
Eden Martin et ses vies
génétiques
Sylvain Menétrey, Tristan Lavoyer

Ce texte observe certains croisements de l’art et de l’agriculture pour décrire notre période où
le productivisme a atteint ses limites en asséchant autant les sols que les imaginaires. De
la génito-culture qui prend essor dans les années 2000 aux artistes-cultivateurs aux ego
surexploités, il explore à partir d’une série d’exemples – entre autres les Women’s Lands
d’Oregon et l’Agricola Cornelia de Gianfranco Baruchello – les frictions entre autonomie de
l’art et autonomie politique comme moyen d’écrire des récits et de les fondre au vivant. Ce
texte s’inscrit dans une série de publications qui sera publiée dans le cadre de l’exposition de
groupe Les vies génétiques d’Eden Martin à la ferme biodynamique d’Aude et Antoine
Hentsch à Gollion*.





Le compost intérieur

Visuel de l’exposition Les Vies génétiques d’Eden Martin. Design: Boris Meister

S’il y a bien des manières de cultiver et de pratiquer l’agriculture, depuis cinq siècles les
méthodes de l’industrie agro-pharmaceutique dominent largement ; exploiter médicalement le
sol à la manière d’un corps humain, en préconisant des thérapies qui le divisent
industriellement en autant de parties à maintenir unifiées pour résoudre à une échelle globale
des problèmes locaux. La crise écologique, qui relève plus d’un cas de conscience de
l’humanité que d’un phénomène récent, a permis de constater que l’étendue de l’écocide se



situe autant aux surfaces des sous-sols dépouillés que dans les airs saturés ou les océans
épuisés.

À partir des années 2000, les secteurs primaire, secondaire et tertiaire ont parachevé leur
fusion sous la forme d’entreprises biogénétiques qui bouleversent et accélèrent le travail de
longue haleine de sélection et d’adaptation symbiotique des espèces à leur écosystème. Au
mythe colonial d’une agriculture qui éradique la famine dans le monde grâce aux bienfaits
génétiques (entre autres les O.G.M.) s’est alors superposé un absolutisme technologique. Les
communications de masse (l’Internet et le rhizome numérique) se sont affirmées comme un
moyen de reconquête démocratique et de concrétisation du general intellect[1]. Ce que l’on
peut qualifier de « génito-culture » a trouvé là l’une de ses problématiques majeures, après
avoir montré que la nature du vivant[2] est de muter selon les circonstances et en fonction des
constructions de ses manifestations[3].

 Aujourd’hui, nous aurions deux modèles qui balisent le territoire rural, avec d’un côté des
nains de jardins technocrates qui appliquent la normalité agraire technologisée pour maintenir
leur économie de vie (traditionnellement conventionnelle et en quête d’une modernité en
surrégime), et, de l’autre, des activistes ruraux, zadiste ou d’obédience post 68, qui tentent
d’emprunter les sous-sols pour se délivrer de l’eugénisme techno-génétique qu’ils subissent à
la surface. L’écart entre ces deux modèles relève d’un questionnement profond qui lie le
travail au vivant, le biologique au politique et le capital à l’esthétique : Comment travaille-t-
on le vivant ? Où se situe la distance entre asservissement et sélection (dite naturelle ou
artificielle) ? Comment gère-t-on affectivement et éthiquement notre économie de vie et de
mort ? En écologie, l’esthétique peut-elle se fondre dans le biopolitique ? Le pouvoir peut-il
réaliser sans dominer ? Les réponses à ces questions convoquent un spectre empruntant autant
au mythe universaliste des Lumières qui s’est fondé sur la souveraineté et l’autonomie des
corps (le sujet devenu individu) qu’au contrat social devenu écologique (post-rousseauiste) et
qui porte désormais son intérêt sur les dépendances des écosystèmes et de l’agentivité de ses
populations (le sujet devenu agent).

L’ubérisation des cultivateurs

Nous, auteurs de ce texte, sommes un croisement entre ces lignées. L’un a grandi au sein
d’une famille qui a pensé sa ferme comme un « projet » orienté vers l’indépendance, qui
combinait un élevage d’ovins et une approche de pédagogie et de transmission autour du
métier de paysan dans le sud-ouest de la France. L’autre a passé son enfance sur une
exploitation productiviste du Gros-de-Vaud, spécialisée dans la culture de céréales et la
production de lait de vache. Ces deux modèles étaient motivés par des visions distinctes de
l’autonomie. L’une voulait rompre avec l’économie de marché et recouvrir un savoir-faire
authentique ; l’autre, grâce aux apports techniques, cherchait à s’extraire de sa classe.
Asymétrie d’aspirations qui dit la crise identitaire paysanne alors que le statut de nombreux
agriculteur·rice·s « indépendant·e·s » ne diffère guère de celui des chauffeurs VTC, avec des
groupes industriels qui leur dictent ou leur fournissent de quoi cultiver – que ce soit de la
semence, des plantes, de la terre ou des animaux – et qu’ils leur rachètent à « maturité » si le
cours de la bourse est suffisant.

Ce drame pastoral se retrouve englouti dans le contexte de crise global duquel émerge la
vieille rengaine de l’autonomie dont l’ombre portée trouble un art qui n’a jamais totalement
assumé la sienne. L’intégration de la problématique écologique dans les pratiques artistiques
peut se lire à travers le filtre de l’autonomie. Il y aurait d’un côté des pratiques d’art
socialement engagées qui s’harmonisent spontanément aux formes d’agricultures alternatives.
Elles sont issues des mêmes courants de pensée, en particulier de l’anthroposophie de Rudolf
Steiner, vecteur de la pédagogie libertaire Steiner-Waldorf et de l’agriculture biodynamique.
Des artistes et des collectifs actuels lient justement ces questions en défendant des formes

https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1


d’éco-pédagogie. Le jardin comme lieu d’apprentissage, de responsabilisation mutuelle,
d’éthique du soin et d’émulation d’une pensée écologiste[4]. La sculpture sociale de Beuys,
l’ancêtre plus ou moins admis de ces pratiques, se réalise ici dans un mélange où l’art, la vie
et l’action politique se conjuguent jusqu’à l’indistinction. À l’autre bout du spectre, l’art des
galeries présente des images plus ou moins réussies de l’anthropocène. S’y expose et s’y dit la
fin de la division entre nature et culture ou entre organique et synthétique. Des œuvres qui
présentent sous une forme fétichisée, dans les laboratoires blancs de l’art, des pétrifications de
matière première et de déchets de notre civilisation post-industrielle.

Sous-sol sous-texte

À l’épuisement du sous-sol se lie la fatigue du sous-texte[5]. Tous deux, enfermés dans des
approches anthropocentrées, se sont fait aspirer à la surface, de sorte que leur substance
cultive et transforme des écosystèmes destinés aux humains en quête d’autonomie, de
visibilité et de puissance. Notre corps est devenu le premier et dernier bien dont nous pouvons
jouir allégoriquement ou matériellement. Cette idylle de propriétaire lui donne toutes les
chances de s’exprimer en capitalisant les énergies et les forces telluriques afin de les rendre
disponibles à la perception et à la commercialisation. Le sous-texte, brouillon de sens
entremêlé, écosystème qui permet au texte d’émerger et de prendre sa forme, est alors
surexploité pour favoriser ses capacités productives[6].

La médicamentation est au sous-sol ce que l’esthétique est au sous-texte, ce dernier doit être
traité à la manière de nos corps performés dans le but de faire émerger, selon les humeurs et
émotions, une conscience spécialisée ou spécifiée : le traitement du code (l’ADN, le sous-
texte, le médicament) et de son signe? (sa manifestation, le texte, sa forme)[7]. Que ce soit
dans l’industrie de l’art contemporain ou de l’agriculture, la surface a fait office de décor à
l’expression de la propriété. Tous deux sont devenus des prédateurs qui, s’appropriant des
terres (symboliques ou physiques), cultivent (et bien souvent, purifient) des perceptions ou
territoires pour s’énoncer dans la « nature ». Dans le capitalisme tardif, promouvoir et activer
des écosystèmes prolongeant le mythe de la propriété du corps et de son objectivation, par la
terre ou l’œuvre d’art, fait office de greenwashing pour l’espace chirurgical du white cube
devenu brown cube.

Ce processus de réification du sous-texte et du sous-sol dénote aussi un changement de
paradigme de la fétichisation de la marchandise. S’il fut un temps où l’on achetait une œuvre
pour sa plus-value symbolique (son aura), aujourd’hui, dans une osmose perspectiviste du
propriétaire à son corps, il en est venu à se marchander lui-même (son image, sa valeur, son
intériorité…). Être propriétaire ou producteur d’une œuvre revient à s’acheter soi-même pour
tenter de se sublimer et se déculpabiliser (s’autonomiser) des effets délétères d’avoir été
responsabilisé de posséder un corps. L’œuvre d’art est finalement à l’image de la terre, un
épuisement des ressources où la fin de l’imagination que nous vivons est aussi synonyme de
la crise écologique intérieure qui nous possède.

Mythes des autonomies

Au temps de la dystopie, les artistes peuvent-ils réinvestir le terrain agricole de manière plus
significative qu’en y servant de main-d’œuvre ou en tentant simplement de l’exemplifier ?
Deux types de recherches historiques autour de l’autonomisation en art et en agriculture nous
semblent importants à relater ici[8].

Dans son livre Women’s Lands [9], la sociologue française Françoise Flamant raconte le
parcours de groupes de lesbiennes américaines qui ont tenté de réinventer leur vie sociale,
politique et spirituelle en s’appuyant sur une activité biologique de subsistance dans les
montagnes hostiles de l’Oregon. Sans l’expertise masculine, les membres de ces mouvements

https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn4
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn5
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn6
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn7
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn9


féministes séparatistes ont appris par elles-mêmes à bâtir des maisons, à cultiver des terres, à
couper du bois. Si des artistes comme Tee Corinne[10] ont séjourné sur ces Lands, la pratique
de l’art y était commune dès les débuts dans les années 1970. La photographie était largement
employée, comme médium de documentation de l’expérience, et, surtout, comme médium de
subjectivation, au travers d’autoportraits, de mises en scène du corps nu, de jeux de miroirs
[11]. Une autre pratique singulière des habitantes des Lands consistait, tout en le travaillant
pour en extraire de la nourriture, à sculpter le paysage, pour lui donner des formes de corps ou
de sexes de femme. À ce re-genrement symbolique de la nature s’associait réciproquement
une transformation de ces femmes par l’environnement à travers le travail qu’elles y
effectuaient.

https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn10
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn11






Extrait du livre de Carmen Winant, Notes on Fundamental Joy, Printed Matter, 2019

Dans ce mouvement écoféministe, la désappropriation culturelle de la production artistique
par sa naturalisation l’éloigne et la désidentifie des réseaux esthétiques tracés et
reconnaissables de l’art comme pratique spécifique ou professionnalisante. La production
culturelle se lie au geste de cultiver la terre et non plus donc à une représentation de celle-ci
[12]. Se retirer du capitalisme n’implique pas uniquement d’instaurer des relations non
marchandes, mais de ne plus reproduire les schémas patriarcaux et leur corollaire familial
(considéré comme principe constitutif des rapports de domination et des reproductions de
classe). La culture agricole traditionnelle (ou conventionnelle) est ainsi vécue en totale
opposition avec ses modes de gestions forcés et délétères sur la vie biologique, qui, fondée sur
la prédation écologique, s’approprie les écosystèmes [13]. Les Women’s Lands refusent la
culture agricole traditionnelle (ou conventionnelle), avec ses modes de gestions forcés et
délétères sur la vie biologique, fondés sur la prédation écologique et l’appropriation des
écosystèmes[14]. La multiplication des interdépendances aux biologiques – que ce soit
culturel, agricole ou spirituel – fuse dans un même topos et serait bien difficile à distinguer
entre des champs qui se transforment alors en vulve et la représentation du corps de la femme
dans la pratique photographique.

À la même époque, l’artiste italien Gianfranco Baruchello, engagé à l’extrême gauche, prend
ses distances avec les groupuscules qui se lancent dans l’action violente pour s’investir dans
un projet plus discret et individuel. Zadiste avant l’heure, Baruchello squatte de 1973 à 1981
une ferme en périphérie de Rome. Les quelques hectares de champs avaient été achetés par
des promoteurs immobiliers, des spéculateurs, qui n’avaient pas réussi à construire une zone
entre-temps classée par la mairie en terrain agricole. Baruchello assainit les terres et relance la
production avec l’aide d’un collaborateur paysan. Il décrète alors que cette activité agricole
qu’il baptise Agricola Cornelia S.p.A est une œuvre d’art à part entière. Sur le plan
conceptuel, il radicalise la notion de ready-made de son ami et maître à penser Marcel
Duchamp, puisque les objets n’ont plus besoin de la magie du musée pour devenir d’art. Il
suffit à l’artiste alchimiste de les désigner et de les cultiver comme tel. Après quelques années
d’exploitation, à la manière d’un Duchamp déçu par le manque de succès commercial de ses
Rotoreliefs, Baruchello entrevoit l’impasse politique de son projet qui, en revanche, s’avère
financièrement prospère : « Si j’avais été occupant prolétaire et non artiste, j’aurais
immédiatement été arrêté par la police », confie-t-il. Son « happening para-politique » est
toléré parce qu’il est considéré comme une forme d’art par la mairie et les propriétaires du
terrain. Ainsi se dresse l’irréductible « comme si » de l’art – qu’il tire de son autonomie – qui
donne toute licence, mais qui tient l’œuvre à la marge du militantisme, dans le monde
parallèle de la fiction et du commentaire.

https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1


Gianfranco Baruchello, Eros Sélabeille, 1977. 88 x 172 x 19,5cm, mixed media wood, glass. Photo : Gina Di Maggio Collection, Milan ©Gina Di Maggio Collection, Milan

Dans ces deux projets, art et agriculture se fertilisent pour fabriquer de nouveaux récits, qu’ils
soient collectifs ou singuliers, qu’ils soient formés de paysages érogènes ou qu’ils irriguent
les œuvres cosmogoniques de Baruchello. En Oregon, l’art est comme redécouvert, dans une
pseudo-naïveté et une liberté sensuelle. La pratique artistique est mise au service du projet
politique autonomiste et, de ce point de vue, privée de son autonomie artistique, sans pour
autant que l’art s’assimile à l’activité politique elle-même. L’expression artistique agit
véritablement comme une pratique d’émancipation et de désappropriation. Chez Baruchello,
la naïveté se situerait plutôt sur le plan du projet politique. Mais cette pratique de squat
agricole, si elle ne soulève aucune controverse, n’en vient pas moins étoffer l’imaginaire de
l’artiste vis-à-vis des relations du politique au vivant et sa représentation esthétique.

À l’heure où nous écrivons ce texte, avant même la réalisation concrète de l’exposition d’art
dans la ferme d’Aude et Antoine Hentsch à Gollion, nous avons le sentiment que Les vies
génétiques d’Eden Martin tente de se situer aux confluences de ces différents
questionnements. Partant de l’étrange et de l’idylle, de la menace et du refuge, de Walnut
Grove et du Terminus Radieux d’Antoine Volodine, des fermes collectives et de Sergueï
Eisenstein[15], il y a une confusion fascinée à se projeter dans la matrice génito-culturelle et
ses écosystèmes, que ce soit le biotope de la ferme des Eterpis ou du travail des artistes. Les
deux figures incestueuses en Eden – paradis perdu de l’abondance sans travail – et Martin –
dieu de la fertilité des sols quand on le travail – convoquent un imaginaire, qui, stérilisé par
leur prétention à être nature et culture, nous ont dépossédés de nos référents et permis de
confondre la figure de la paysannerie à celle de l’artistique. Cette chimère que nous avons

https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn16


poursuivie tout au long de la préparation de l’exposition nous a plongés dans les mondes
parallèles du « comme si », c’est à dire une imprécation biodynamique ouverte à la chimie des
interdépendances et de ses productions zoophiliques.

  

* Les vies génétiques d’Eden Martin
Avec les artistes : Orla Barry & Paul Bradley, Gianfranco Baruchello, Marc Elsener, Clément
Froidevaux, Séverine Heizmann, Andreas Hochuli, Eden Martin, Stefan Tcherepnin, Ye Xe,
Shirin Yousefi.
Ferme des Eterpis à Gollion (canton de Vaud, Suisse)
https://www.eden-martin.org/ [https://www.eden-martin.org/]

[https://www.eden-martin.org/]

https://www.eden-martin.org/
https://www.eden-martin.org/
https://www.eden-martin.org/


Vues de la ferme des Eterpis, Gollion

 

[1] Nommé aussi capitalisme cognitif
[2]Expérience que l’on a déjà pu observer avec les effets de l’industrie chimique ou de la
radioactivité sur l’activité biologique.
[3] Le transhumanisme s’en est porté le garant sur le plan technologique en désirant étendre
l’humain à son environnement par la technique. Conception que la notion d’ère anthropocène
a rendu plus ou moins caduque, étant donné que la surface de la terre ne serait qu’un vaste
chantier humain… il s’agirait donc plutôt dans le trans-humanisme à l’humain de s’adapter à
l’humain.
[4] Un exemple de ce type de pratiques serait le collectif artistique espagnol Inland, qui
organise une large variété d’activités liées à l’agroécologie. Celles-ci peuvent prendre la
forme de cours d’élevage pour jeunes urbains comme d’une installation à la Biennale d’art
d’Istanbul de 2015. Dans cette exposition, Inland proposait un espace évolutif, entre le forum,
le workshop, le lieu d’échange, la propagande politique, l’espace de restauration pour aborder
sous des angles multiples la question agricole dans les régions kurdes de Turquie. Voir :
www.inland.org.
[5] Nous remercions ici de façon posthume Keith Basso pour son magnifique ouvrage, L’eau
se mêle à la boue dans un bassin à ciel ouvert. Paysage et langage chez les Apaches

https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftnref1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftnref4
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftnref5


occidentaux, Édition Zones Sensibles, 2016 [1996].
[6] Voir à ce sujet le superbe article de Tim Ingold, « Culture, nature et environnement »,
Tracés. Revue de Sciences humaines, 2012. URL : http://journals.openedition.org/traces/5470
[http://journals.openedition.org/traces/5470] ; DOI : https://doi.org/10.4000/traces.5470
[https://doi.org/10.4000/traces.5470]
[7] Nous reprenons ici indirectement l’idée de sémiose développé par Eduardo Khon,
Comment pensent les forêts, Édition Zones Sensibles, 2017.
[8] Nous avons pris ces deux exemples car ils faisaient sens par rapport à notre recherche,
mais bien d’autres existent, notamment, depuis les années 1970, celui de Longo maï, un
ensemble de « coopératives » en Europe, axées sur l’enseignement et la transmission de
méthodes d’établissement de systèmes économiques autogérés (dans le but de s’extraire des
rapports de dépendances au capital). Voir la thése de Béatriz Graf, Longo maï, Révolte et
utopie après 68, Édition Thesis ars historica, 2006.
[9] Françoise Flamant, Women's lands: construction d'une utopie, Editions iXe, 2015.
[10] Photographe et dessinatrice, autrice notamment du bien connu Cunt coloring book
(« livre de coloriage de chattes »)
[11] Voir le livre de Carmen Winant autour des expérimentations photographiques dans les
Lands de l’Oregon, Notes on Fundamental Joy, Printed Matter, 2019
[12]Voir l’article de Catriona Sandilands, « Women’s Land in Oregon », in Reclaim : recueil
de textes écoféministes, Édition Cambourakis, 2016, p. 243-267
[13]Voir le livre de James C Scott, Homo domesticus. Une histoire profonde des premiers
États, La Découverte, 2019 [2017].
14]En ce sens, toutes les expériences artistiques qui débutent dans les années 1960 et tentent
de ramener l’idée de nature dans l’urbanité de la galerie peuvent être vues comme un
mouvement réactionnaire à la ruralité et à sa production culturelle ou artistique.
content/uploads/2018/09/G_Baruchello-occuper-la-terre-1_2.pdf
[https://www.switchonpaper.com/wp-content/uploads/2018/09/G_Baruchello-occuper-la-
terre-1_2.pdf]
[15] « Vous pourriez croire qu’il s’agit d’un rêve… une ferme collective» dans le film La
ligne générale de Sergueï Eisenstein qui a largement inspiré et fondé notre façon de circuler
dans l’ensemble de ces problématiques : Sergeï Eisenstein, La ligne générale, 1929.

https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftnref6
http://journals.openedition.org/traces/5470
http://journals.openedition.org/traces/5470
https://doi.org/10.4000/traces.5470
https://doi.org/10.4000/traces.5470
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftnref7
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftnref10
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftnref11
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftnref15
https://www.switchonpaper.com/wp-content/uploads/2018/09/G_Baruchello-occuper-la-terre-1_2.pdf
https://www.switchonpaper.com/wp-content/uploads/2018/09/G_Baruchello-occuper-la-terre-1_2.pdf
https://www.switchonpaper.com/wp-content/uploads/2018/09/G_Baruchello-occuper-la-terre-1_2.pdf
https://brand-new-life.org/b-n-l-fr-fr/eden-martin-et-ses-vies-genetiques/pdf#_ftnref16


TRISTAN LAVOYER

Tristan Lavoyer is an artist, writer and curator living in Switzerland. He is currently co-
director of the art space Forde in Geneva.

Tristan Lavoyer ist ein in der Schweiz lebender Künstler, Autor und Kurator. Derzeit ist er
Co-Direktor des Kunstraums Forde in Genf.

SYLVAIN MENÉTREY

Sylvain Menétrey is an independent writer, publisher and curator. He co-founded the art and
photography periodical Dorade (2009-2013), worked at Fri Art, Fribourg’s Art centre (2013-
2016), and co-directed the Art space Forde in Geneva (2016-2018). He also is the editor of 
Issue-journal.ch [http://issue-journal.ch/] and a teacher in Visual Arts at HEAD – Genève. 

Sylvain Menétrey ist freier Autor, Verleger und Kurator. Er war Mitbegründer der Kunst- und
Fotografiezeitschrift Dorade (2009-2013), arbeitete bei Fri Art (2013-2016), und war Co-
Direktor des Kunstraums Forde in Genf (2016-2018). Er ist auch Herausgeber von Issue-
journal.ch und Dozent für Bildende Kunst an der HEAD - Genève. 

Cette contribution est sous licence CC-BY-NC-ND 4.0 International (Creative Commons,
attribution, non commercial, pas de modification). Les images et les vidéos intégrées dans la
contribution ne sont pas incluses dans la licence CC BY-NC-ND. Pour toute utilisation non
autorisée par les exceptions légales au droit d'auteur, l'autorisation des détenteurs respectifs du
droit d'auteur est requise.

doi.org/10.5281/zenodo.13930033

http://issue-journal.ch/

