Brand-New-Life
Magazin fir Kunstkritik

www.brand-new-life.org
office@brand-new-life.org

Das unvollendete Projekt der
Umvertellung von Wissen

Eine Antwort auf Marion von Ostens «Kntippel aus dem Sack»

TynaFritschy

«Warum wir gerne Zeitschriften herausgeben» — der Untertitel von Marion von Ostens Text
verspricht eine lustvoll-affirmative Praxis des oppositionellen Publizierens. Ich nehmeihre
offensive Ansage zum Anlass, die performativ-soziale Dimension von kritischen
Schreibpraxen zu prufen. Welche Denkmoglichkeiten eréffnen die in den 1990er Jahren
entwickelten avantgardistischen Interventionen in die Wissenshierarchien heute noch?



Die lronie will es, dass am Tag, an dem ich von Brand-New-Life angefragt werde, auf von
Ostens Text zu reagieren, in einem E-Mail-Thread die Aufldsung des Vereins Kamion, die
Herausgeberin des gleichnamigen Publikationsorgans, beschlossen und damit mit einiger
Wahrscheinlichkeit auch unserer Publikationstétigkeit ein Ende setzen wird. Kamion verortet
sich geografisch in Wien und ZUrich und ideell am Kreuzungspunkt von sozialen
Bewegungen, Kunstpraxen und kritischer Intellektualitét. Gewiss: Es mogen sehr spezifische
Begebenheiten sein, die dazu gefiihrt haben, dass Kamion miide geworden ist. Ich will es
unterlassen, an der Stelle eine Auslegeordnung oder eine Chronologie dieser Prozesse
aufzuzeichnen. Doch ich will die These in den Raum stellen, dass mit Kamion eine Zeitschrift
verschwindet, die aus dem Geiste geboren worden ist, den Marion von Osten in ihrem Text
versucht einzufangen.

Doch heisst diesim Umkehrschluss, dass es sich bei der von von Osten skizzierten
Neubeschreibung der Autor_innenfunktion, der neu auftretenden Produktions- und
Publikationspraxen und der Neuverhandlung von Theorie im Kunstfeld um ein Auslaufmodel|
der 1990er Jahre handelt, deren politisch-gesellschaftliche Wirk- und Sprengkraft sich nicht
ins neue Millennium hintberretten liessen? Auf keinen Fall will ich, ausgehend von der
erschlafften Publikationstétigkeit von Kamion, eine allgemeinere Krise des oppositionellen
Publizierens ausrufen. Dennoch scheint mir von Ostens Text eine Vorlage zu bieten, um die
von ihr gezeichneten Prozesse, die zu einer tiefgreifenden Umgestaltung des kritischen
Schreib- und Publikationsapparats geftihrt haben, auf deren Aktualitdt hin abzuklopfen.

Geist des Aufbruchs

Marion von Osten stellt ins Zentrum ihres Textes die Frage, «welche Subjektivitdt mit der
Herausgabe einer oppositionellen Zeitschrift und dem Schreiben von kritischen Texten
verbunden ist». Auf dem Prifstand steht die Subjektivitét, die sich mit den in den 1990-er
Jahren neu auftretenden Modi der kulturellen Produktion entwickelt hat. VVon Osten bezieht
sich dabei auf die Publikations- und Ausstellungstétigkeit einer losen Gruppe umtriebiger
Kunstler_innen und Kulturproduzent_innen aus dem Umfeld der Zircher Ateliergemeinschaft
k3000 und der Shedhalle, in der von Osten selbst kuratorisch tétig war. Doch die Konturen
der neuen Subjektivitét und des neuen Selbstverstandnisses der kulturellen Szenen, in denen
Marion von Osten sich Ende der 1990er Jahre verortete, entstehen vor der Abgrenzungsfigur
des mannlich konnotierten universellen Intellektuel len.

Esist denn auch der universelle Intellektuelle, der Homme de Lettre, den siein Verbindung
bringt mit der prolligen Figur aus dem Arsenal der Grimm’ schen Mérchen, jenem kleinen
Mann, der einen Kniippel aus dem Sack springen und auf das Gegentiber eindreschen 18sst,
sobald er nur die Losung «Knippel aus dem Sack» spricht. Der Knippel soll markieren,
worum esin der kritischen kulturellen Praxis auf keinen Fall gehen darf: um den moralisch-
politischen Zeigefinger, um die Praxis des Wahrheit-Sorechens, die statt reale politisch-
gesellschaftliche Veranderungen herbeizuftihren einen Machtapparat bedient, der in erster
Linie die eigene Subjektposition befestigt und verteidigt. Dies mag fur von Osten eine
Provokation darstellen — sind ihre Praxen doch von feministischen und kollektiven
Handlungsansétzen geleitet und unvereinbar mit dem mannlich-individualistischen
Denkertum.

Marion von Ostens Text tragt eine Kraft des Aufbruchs, die vielleicht charakteristisch war fir
jenes Feld der kulturellen Produktion, in der sie selbst als Protagonistin agierte. Esist ein
euphorischer Text, der das Tun und Experimentieren der eigenen Szenen lustvoll affirmiert.
Doch wo der Text auf die neue kritische Subjektivitét zulduft, da entspringt der Text der
Linearitdt seines eigenen Arguments und verlasst die Stringenz, die er zuvor noch
aufgewiesen hat. Die V erschiebungen, denen von Osten nachspurt, lassen sich (noch) nicht



erfassen in Begriffen von Paradigmen und role models, sondern sie erscheinen im Gerangel
des Tuns bruchstiickhaft, unfertig. Im Gbrigen ist es ein gutes Zeichen, dass ihr nichts an einer
begrifflichen Neubestimmung des Intellektuellen liegt. Denn mir scheint, dass jede
Neubestimmung der gesellschaftlichen Positionierung und des Wirkungskreises des
Intellektuellen sich in den Fangen der eigenen Genealogie verstrickt und das Bild des
Intellektuellen im generischen Maskulinum zitiert, der denkend und handelnd gleichwohl in
seiner Individualitét verhaftet bleibt. Ich sehe somit die Unfertigkeit und die relative
Definitions- und Zukunftsoffenheit desim Text skizzierten Projekts durchaus as Chance.
Denn der Text beschreibt einen Moment des Ubergangs, der Offnung hin zu etwas Neuem —
wéhrend die Parameter der Verénderung noch im Begriff sind zu entstehen.

Das Begehren der Vielen

Bei von Osten entsteht Wissen immer in der geteilten Gegenwart anderer. Dies scheint mir
besonders bemerkenswert. Was sie dabei in den Blick riickt, ist die performative Erzeugung
von sozialen Raumen — jene verganglichen Momente, die entstehen, wenn Menschen
zusammenkommen. Von Osten nennt sie kulturelle Momente; sie liegen nicht im Moment der
Auffihrung oder im Moment der Pr&sentation, sondern im Prozess der Produktion selbst.
Gleichzeitig bilden jene Momente erst die V oraussetzung, um Uberhaupt kulturell tétig zu
sein. Denn erst in der Auselnandersetzung, in der Diskussion und im wechsel seitigen
Vertrauen, so von Osten, |asst sich das elgene beschrénkte Denken Uberschreiten.
Intellektualitét entsteht dort, wo es ein Begehren der Vielen gibt. Und was produziert wird,
sind nicht in erster Linie Werke, sondern (auch) Anordnungen von Korpern im Raum, eine
soziale Verdichtung, ein widersténdiges Konglomerat. Eine Zeitschrift zu produzieren ist
auch ein politisches Meeting.

Doch geht es jetzt um den kulturellen Moment oder um die Zeitschrift? Erschopft sich die
kulturelle Produktion im Machen selbst? Oder will von Osten eher betonen, dass
Intellektualitét nicht entstehen kann jenseits von einem sozialen Raum? Angesichts der
Tatsache, dassim Kunstfeld Momente der Repréasentation — die Ausstellungser6ffnung und
die Zeitschriftenprasentation — zentral verankert sind und die Semantik des
Ausstellungsraumes stark codiert ist, scheint es eine besondere Herausforderung darzustellen,
die sozial-intellektuelle Tétigkeit in den Mittel punkt zu ricken. Dies macht von Ostens
Intervention interessant — auch wenn sie letztlich den Widerspruch zwischen dem
performativ-sozialen und reprasentativen Moment weder thematisiert noch aufzul 6sen sucht.

Erstaunlicher finde ich, dass die kulturellen Momente in guten Momenten aufzugehen
scheinen. Was hat es zu bedeuten, dass von Osten auf den guten Momenten insistiert? Ist die
gute Stimmung die notwendige V orbedingung daf Urr, dass Momente der kollektiven
Intellektualitét entstehen? Vielleicht ja. Affektivitat und Praktiken der Freund_innenschaft
mogen eine wesentliche Dimension ausmachen in der Entstehung von dem, was ich kollektive
Intellektualitét nenne. Auch will ich gerne zugestehen, dass eine affektive Bindungskraft
notig ist, um Intensitdten in der Zusammenarbeit herzustellen und aufrechtzuerhalten. Doch
auf der anderen Seite droht die Gefahr der Clubbildung. Wenn es stimmt, dass die guten
Momente (auch) auf eine Schliessung hindeuten, dann wéaren sie immerhin deren bestes
Symptom. In jeder anderen Hinsicht sehe ich Schliessungen und Clubbildungen kritisch.

Eine der grossten Herausforderungen der postkolonialen Ara und der postmigrantischen
Gesellschaften scheint mir darin zu liegen, aus den V erschliessungen unserer eigenen sozialen
Positionierungen herauszutreten. Wie kann ich damit umgehen, dass ich umgeben bin von
Stimmen, Erfahrungen und Wissen, die sich so gar nicht in meiner eigenen Erfahrung als
weisse mittel sténdische Person reflektieren? Welche Formen des Zuhérens und Sprechens,
aber auch welche Modalitaten des Sozialen erfordert die postkoloniale Konstellation — und
was heisst die fur die Produktion von Wissen? Wie konnen wir Stimmen an den Randern der



Gesellschaft (zu)horen, Stimmen, deren Leben unter Bedingungen von Gewalt und Herrschaft
geformt worden sind — ohne uns jedoch, in den Worten von Walter Benjamin, neben das
Proletariat zu stellen? Denn dies kann nur die falsche Haltung sein, die des Gonners und des
ideol ogischen Mazens. Stattdessen scheint mir die Herausforderung der Gegenwart darin zu
liegen, eine neue Taktilitét auszubilden, um Differenzen zu erfahren, ja, sich von ihnen
enteignen zu lassen, kurz: anders zu werden. Das sind durchaus lustvolle, aber ebenso
schaurig-schmerzhafte Prozesse ...

Angriff auf den burgerlich-kapitalistischen Produktionsapparat

Ich méchte Marion von Ostens Projekt als ein Projekt der Umverteilung von Wissen
verstehen. Esist auf die Umschichtung der stark hierarchisierten Sphére des Wissens
ausgerichtet, um aktivistische, feministische oder allgemeiner: verfemte und unterschlagene
Wissen in Erscheinung zu bringen. Esist ein Umschichtungsprozess, der die Grenzziehung
zwischen dem legitimen, also dem in den burgerlichen Wissenskreislaufen und Institutionen
anerkannten Wissen und dem illegitimen Wissen angreift und verschiebt. Dazu gehdrt auch,
potenziell emanzipatorische Wissen den Zurichtungen und Z&hmungen des akademischen
Wissensapparats zu entreissen. Die Umschichtung vollzieht sich aber auch in Akten der
(feministischen) Aneignung und Selbstlegitimierung jener, die vormals aus der
Wissensproduktion ausgeschlossenen waren und —in der Terminologie von Marion von Osten
— zu Sprechenden und Theoriebildenden werden. Fir die Produktionen im Feld der Kunst
heisst dies denn auch, dass sie ihren Status von autonomen Werken ablegen und zu Elementen
in einem Wissenskreislauf werden. Dieses Arrangement fordert die disziplinéren
Auftrennungen heraus und sucht die jeweils herrschenden Feldlogiken und Codes zu
durchkreuzen.

In der Begrifflichkeit Umverteilung von Wissen steckt auch eine Provokation: Die
Umverteilung bezieht sich fur gewodhnlich auf ein materielles und nicht auf ein symbolisches
Register. Damit will ich markieren, dass die Zuwendung zu Strukturen und materiellen
Produktionsverhatnissen gerade auch in Bildungsprozessen und Prozessen der
Wissensproduktion von zentraler Bedeutung ist. Auch bel von Osten wird dies deutlich. Thr
Text ruft nicht dazu auf, kritische Inhalte und illegitime Wissen in den bestehenden
Produktionsapparat einzuspeisen, sondern dass es darum gehen muss, bei den
Produktionsverhatnissen selbst anzusetzen. Erst dies bringt die neuen Modi der Produktion
hervor, die Marion von Osten beschreibt: jenes Experimentierfeld, in dem sich neue
institutionelle Praxen, Diskursanordnungen, Asthetiken, Formate, sowie neue
Konfigurationen der Autor_innenschaft entwickeln.

Damit greift der dem Text zu Grunde liegende Argumentationsstrang — nicht gewusst oder
ungenannt — eine zentrale These von Walter Benjamins Der Autor als Produzent auf. Im
Vortragsschreiben von 1934, seinem wohl pragnantesten kunsttheoreti schem Schreiben, sucht
Benjamin die dua aufgezogene Debatte um Form versus Inhalt, respektive um (politische)
Tendenz versus Qualitdt auszuhebeln, indem er auf die Funktion der Autor_innenim
Produktionsprozess fokussiert. Davon ausgehend postuliert er, dass kritische Autor_innen und
Kunstler_innen aufgefordert sind, sich zu verweigern, den burgerlich-kapitalistischen
Produktionsapparat mit kritischen Inhalten zu beliefern, sondern stattdessen als
Produzent_innen selbst téatig zu werden und den Produktionsapparat umzugestalten.

Informalitét, Palaver, Nachtleben

In von Ostens Angriff auf den burgerlichen Kunst- und Wissensapparat, aber auch in ihrem
Vorschlag, das méannliche und eurozentrische Wissenssubj ekt in kollektiv-performativen
Anordnungen zu dezentrieren — darin sind bereits vielversprechende Ansétze zur
Deinstitutionalisierung und Enthierarchisierung von Wissen und zur Umgestaltung von



Produktionsverhaltnissen im kulturellen Feld angelegt. Doch im Text liegt auch ein
Kippmoment; ihre Ansétze scheinen mir noch nicht entschlossen genug zu sein: Wenn es an
Mut und Konsequenz fehlt, diese |deen umzusetzen, so wird der Geist des Aufbruchs sich
schnell in reguliertere und institutionalisiertere Bahnen bewegen und an widerstandigem
Potenzial verlieren. Hingegen liesse sich mit etwas Mut noch weiter an den
Produktionsverhaltnissen schrauben und das Spektrum der Wissensproduktion und
Wissenssubjekte noch radikaler verschieben.

Fakt ist: Das Projekt der Umverteilung von Wissen bleibt unvollendet. Vis-a-vis der
Corporate University, der paradigmatischen Bildungsinstitution dieser Tage, gewinnt es an
Konturen und vor allem an Dringlichkeit. Doch anstatt also der spekulativen Frage
nachzugehen, wo von Ostens Aufbruch hingeftihrt hat und ob er etwain den Institutionen
zum Erliegen gekommen ist, mochte ich ihre Ansétze mit der interessantesten mir bekannten
Intervention in die Hierarchien des Wissens kontrastieren, oder eher: Ihre Ansétze durch eine
Intervention aus den Reihen der Black Studies weiterfuhren und radikalisieren. Ich beziehe
mich hier auf Fred Moten und sein Konzept study. Sudy im Sinne Motens ist ndher an der
Informalitét, am Palaver und am Nachleben as an Curricula, an Lernzielen und an
Graduiertenprogrammen:

«l think we are committed to the idea that study is what you do with other people, working,
dancing, suffering, some irreducible convergence of all three, held under the name of
speculative practice. The notion of arehersal —being in akind of workshop, playingin a
band, in ajam session, or old men sitting on a porch, or people working together in afactory —
there are these various modes of activity. The point of calling it study isto mark that the
incessant and irreversible intellectuality of these activitiesis already present. [...] to do these
thingsisto beinvolved in akind of common intellectual practice.»[1]

Wo bei von Osten noch die Ambivalenz besteht, ob das kulturell-soziale oder das
reprasentative Moment von Ubergeordneter Wichtigkeit ist, so ist bel Moten diese
Ambivalenz ganz auf die Seite des Performativ-Sozialen hin aufgel 6st. Alle Intellektualitat ist
bei Moten sozial, und umgekehrt ist alles Soziale intellektuell. Und wo von Osten noch ringt
mit der Diskursivitédt (oder gegen sie), da dezentriert Moten das okzidentale Moment der
Schriftlichkeit und Diskursivitét ganz. Text ist bel Moten gerade mal eine Gelegenheit,
vielleicht ein Vorwand, um zusammenzukommen.

Die strategische Verschiebung des Begriffes study legt den Blick frei auf eine verschiittete,
aber ebenso reiche und vielfaltige Geschichte des Wissens — elne Geschichte des Wissens so
ganz abseits der Kennzeichen europdaischer Gelehrigkeit: Universitét, Text und Archiv. Es
findet eine Neubeschreibung dessen statt, was Orte der Intellektualitét sind: der Friseur, der
Tanzclub, die Versammlung, der Pausenraum der Krankenpfleger_innen, die Fabrik. Es
braucht die radikale Umschreibung des kritischen Projekts, die die aktuellen
Verteilungslogiken herausfordert, die doch nur die Reproduktion der bildungsbtrgerlichen
Klasse zu sichern suchen. Es braucht eine Anerkennung jener kritischer Praxen, die schon
langst am Werk sind und sich dem Versuch, sie unter das Diktat der Institution, der
Verwaltung und der Professionalisierung zu bringen, so kompromisslos entziehen.

[1] Fred Moten / Stefano Harney: The Undercommons. Fugitive Planning & Black Sudy,
Minor Compositions 2013, p. 110


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/umverteilung-wissen/pdf#_edn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/umverteilung-wissen/pdf#_ednref1

Dieser Text erscheint anlasslich der Ausstellung Studium, nicht Kritik im Corner College
Zurich.

TYNA FRITSCHY

Tyna Fritschy ist Theoretiker*in und Kulturproduzent*in und lebt und arbeitet in Zirich und
Wien. Sie* hat ihr Masterdiplom im Studiengang Philosophy, Art and Critical Thought an der
European Graduate School in Saas-Fee erworben und forscht an der Schnittstelle von
Philosophie, queer-feministischer Theorie und postkolonialer Theorie. Sie* beschéftigt sichin
Texten, in der Lehre, in Workshops und anderen nicht-reprasentativen Formaten mit Fragen
von Care, Beziehungsweisen, Besitzverhaltnissen, Handlungs(un)fahigkeit,
Produktionsverhdtnissen und Bildungsarbeit. Sie* lehrt unter anderem an der Zircher
Hochschule der Kiinste im Master of Fine Arts und an der Akademie der bildenden Kiinste
am Institut fur bildende Kunst in Wien.

Dieser Beitrag ist lizenziert unter der CC-BY-NC-ND Lizenz 4.0 International (Creative
Commons, Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitungen). In den Beitrag
integrierte Bilder und Videos sind nicht in der CC BY-NC-ND-Lizenz enthalten. Fur jegliche
Nutzung, die nicht durch gesetzliche Urheberrechtsausnahmen erlaubt ist, ist eine
Genehmigung der jeweiligen Urheberrechtsinhaber erforderlich.

doi.org/10.5281/zen0do.13930343


http://corner-college.com/Veranstaltungen/1499464800/1237

