
Das unvollendete Projekt der
Umverteilung von Wissen
Eine Antwort auf Marion von Ostens «Knüppel aus dem Sack»

Tyna Fritschy

«Warum wir gerne Zeitschriften herausgeben» – der Untertitel von Marion von Ostens Text
verspricht eine lustvoll-affirmative Praxis des oppositionellen Publizierens. Ich nehme ihre
offensive Ansage zum Anlass, die performativ-soziale Dimension von kritischen
Schreibpraxen zu prüfen. Welche Denkmöglichkeiten eröffnen die in den 1990er Jahren
entwickelten avantgardistischen Interventionen in die Wissenshierarchien heute noch?



Die Ironie will es, dass am Tag, an dem ich von Brand-New-Life angefragt werde, auf von
Ostens Text zu reagieren, in einem E-Mail-Thread die Auflösung des Vereins Kamion, die
Herausgeberin des gleichnamigen Publikationsorgans, beschlossen und damit mit einiger
Wahrscheinlichkeit auch unserer Publikationstätigkeit ein Ende setzen wird. Kamion verortet
sich geografisch in Wien und Zürich und ideell am Kreuzungspunkt von sozialen
Bewegungen, Kunstpraxen und kritischer Intellektualität. Gewiss: Es mögen sehr spezifische
Begebenheiten sein, die dazu geführt haben, dass Kamion müde geworden ist. Ich will es
unterlassen, an der Stelle eine Auslegeordnung oder eine Chronologie dieser Prozesse
aufzuzeichnen. Doch ich will die These in den Raum stellen, dass mit Kamion eine Zeitschrift
verschwindet, die aus dem Geiste geboren worden ist, den Marion von Osten in ihrem Text
versucht einzufangen.

Doch heisst dies im Umkehrschluss, dass es sich bei der von von Osten skizzierten
Neubeschreibung der Autor_innenfunktion, der neu auftretenden Produktions- und
Publikationspraxen und der Neuverhandlung von Theorie im Kunstfeld um ein Auslaufmodell
der 1990er Jahre handelt, deren politisch-gesellschaftliche Wirk- und Sprengkraft sich nicht
ins neue Millennium hinüberretten liessen? Auf keinen Fall will ich, ausgehend von der
erschlafften Publikationstätigkeit von Kamion, eine allgemeinere Krise des oppositionellen
Publizierens ausrufen. Dennoch scheint mir von Ostens Text eine Vorlage zu bieten, um die
von ihr gezeichneten Prozesse, die zu einer tiefgreifenden Umgestaltung des kritischen
Schreib- und Publikationsapparats geführt haben, auf deren Aktualität hin abzuklopfen.

Geist des Aufbruchs

Marion von Osten stellt ins Zentrum ihres Textes die Frage, «welche Subjektivität mit der
Herausgabe einer oppositionellen Zeitschrift und dem Schreiben von kritischen Texten
verbunden ist». Auf dem Prüfstand steht die Subjektivität, die sich mit den in den 1990-er
Jahren neu auftretenden Modi der kulturellen Produktion entwickelt hat. Von Osten bezieht
sich dabei auf die Publikations- und Ausstellungstätigkeit einer losen Gruppe umtriebiger
Künstler_innen und Kulturproduzent_innen aus dem Umfeld der Zürcher Ateliergemeinschaft
k3000 und der Shedhalle, in der von Osten selbst kuratorisch tätig war. Doch die Konturen
der neuen Subjektivität und des neuen Selbstverständnisses der kulturellen Szenen, in denen
Marion von Osten sich Ende der 1990er Jahre verortete, entstehen vor der Abgrenzungsfigur
des männlich konnotierten universellen Intellektuellen.

Es ist denn auch der universelle Intellektuelle, der Homme de Lettre, den sie in Verbindung
bringt mit der prolligen Figur aus dem Arsenal der Grimm’schen Märchen, jenem kleinen
Mann, der einen Knüppel aus dem Sack springen und auf das Gegenüber eindreschen lässt,
sobald er nur die Losung «Knüppel aus dem Sack» spricht. Der Knüppel soll markieren,
worum es in der kritischen kulturellen Praxis auf keinen Fall gehen darf: um den moralisch-
politischen Zeigefinger, um die Praxis des Wahrheit-Sprechens, die statt reale politisch-
gesellschaftliche Veränderungen herbeizuführen einen Machtapparat bedient, der in erster
Linie die eigene Subjektposition befestigt und verteidigt. Dies mag für von Osten eine
Provokation darstellen – sind ihre Praxen doch von feministischen und kollektiven
Handlungsansätzen geleitet und unvereinbar mit dem männlich-individualistischen
Denkertum.

Marion von Ostens Text trägt eine Kraft des Aufbruchs, die vielleicht charakteristisch war für
jenes Feld der kulturellen Produktion, in der sie selbst als Protagonistin agierte. Es ist ein
euphorischer Text, der das Tun und Experimentieren der eigenen Szenen lustvoll affirmiert.
Doch wo der Text auf die neue kritische Subjektivität zuläuft, da entspringt der Text der
Linearität seines eigenen Arguments und verlässt die Stringenz, die er zuvor noch
aufgewiesen hat. Die Verschiebungen, denen von Osten nachspürt, lassen sich (noch) nicht



erfassen in Begriffen von Paradigmen und role models, sondern sie erscheinen im Gerangel
des Tuns bruchstückhaft, unfertig. Im übrigen ist es ein gutes Zeichen, dass ihr nichts an einer
begrifflichen Neubestimmung des Intellektuellen liegt. Denn mir scheint, dass jede
Neubestimmung der gesellschaftlichen Positionierung und des Wirkungskreises des
Intellektuellen sich in den Fängen der eigenen Genealogie verstrickt und das Bild des
Intellektuellen im generischen Maskulinum zitiert, der denkend und handelnd gleichwohl in
seiner Individualität verhaftet bleibt. Ich sehe somit die Unfertigkeit und die relative
Definitions- und Zukunftsoffenheit des im Text skizzierten Projekts durchaus als Chance.
Denn der Text beschreibt einen Moment des Übergangs, der Öffnung hin zu etwas Neuem –
während die Parameter der Veränderung noch im Begriff sind zu entstehen.

Das Begehren der Vielen

Bei von Osten entsteht Wissen immer in der geteilten Gegenwart anderer. Dies scheint mir
besonders bemerkenswert. Was sie dabei in den Blick rückt, ist die performative Erzeugung
von sozialen Räumen – jene vergänglichen Momente, die entstehen, wenn Menschen
zusammenkommen. Von Osten nennt sie kulturelle Momente; sie liegen nicht im Moment der
Aufführung oder im Moment der Präsentation, sondern im Prozess der Produktion selbst.
Gleichzeitig bilden jene Momente erst die Voraussetzung, um überhaupt kulturell tätig zu
sein. Denn erst in der Auseinandersetzung, in der Diskussion und im wechselseitigen
Vertrauen, so von Osten, lässt sich das eigene beschränkte Denken überschreiten.
Intellektualität entsteht dort, wo es ein Begehren der Vielen gibt. Und was produziert wird,
sind nicht in erster Linie Werke, sondern (auch) Anordnungen von Körpern im Raum, eine
soziale Verdichtung, ein widerständiges Konglomerat. Eine Zeitschrift zu produzieren ist
auch ein politisches Meeting.

Doch geht es jetzt um den kulturellen Moment oder um die Zeitschrift? Erschöpft sich die
kulturelle Produktion im Machen selbst? Oder will von Osten eher betonen, dass
Intellektualität nicht entstehen kann jenseits von einem sozialen Raum? Angesichts der
Tatsache, dass im Kunstfeld Momente der Repräsentation – die Ausstellungseröffnung und
die Zeitschriftenpräsentation – zentral verankert sind und die Semantik des
Ausstellungsraumes stark codiert ist, scheint es eine besondere Herausforderung darzustellen,
die sozial-intellektuelle Tätigkeit in den Mittelpunkt zu rücken. Dies macht von Ostens
Intervention interessant – auch wenn sie letztlich den Widerspruch zwischen dem
performativ-sozialen und repräsentativen Moment weder thematisiert noch aufzulösen sucht.

Erstaunlicher finde ich, dass die kulturellen Momente in guten Momenten aufzugehen
scheinen. Was hat es zu bedeuten, dass von Osten auf den guten Momenten insistiert? Ist die
gute Stimmung die notwendige Vorbedingung dafür, dass Momente der kollektiven
Intellektualität entstehen? Vielleicht ja. Affektivität und Praktiken der Freund_innenschaft
mögen eine wesentliche Dimension ausmachen in der Entstehung von dem, was ich kollektive
Intellektualität nenne. Auch will ich gerne zugestehen, dass eine affektive Bindungskraft
nötig ist, um Intensitäten in der Zusammenarbeit herzustellen und aufrechtzuerhalten. Doch
auf der anderen Seite droht die Gefahr der Clubbildung. Wenn es stimmt, dass die guten
Momente (auch) auf eine Schliessung hindeuten, dann wären sie immerhin deren bestes
Symptom. In jeder anderen Hinsicht sehe ich Schliessungen und Clubbildungen kritisch.

Eine der grössten Herausforderungen der postkolonialen Ära und der postmigrantischen
Gesellschaften scheint mir darin zu liegen, aus den Verschliessungen unserer eigenen sozialen
Positionierungen herauszutreten. Wie kann ich damit umgehen, dass ich umgeben bin von
Stimmen, Erfahrungen und Wissen, die sich so gar nicht in meiner eigenen Erfahrung als
weisse  mittelständische Person reflektieren? Welche Formen des Zuhörens und Sprechens,
aber auch welche Modalitäten des Sozialen erfordert die postkoloniale Konstellation – und
was heisst die für die Produktion von Wissen? Wie können wir Stimmen an den Rändern der



Gesellschaft (zu)hören, Stimmen, deren Leben unter Bedingungen von Gewalt und Herrschaft
geformt worden sind – ohne uns jedoch, in den Worten von Walter Benjamin, neben das
Proletariat zu stellen? Denn dies kann nur die falsche Haltung sein, die des Gönners und des
ideologischen Mäzens. Stattdessen scheint mir die Herausforderung der Gegenwart darin zu
liegen, eine neue Taktilität auszubilden, um Differenzen zu erfahren, ja, sich von ihnen
enteignen zu lassen, kurz: anders zu werden. Das sind durchaus lustvolle, aber ebenso
schaurig-schmerzhafte Prozesse …

Angriff auf den bürgerlich-kapitalistischen Produktionsapparat

Ich möchte Marion von Ostens Projekt als ein Projekt der Umverteilung von Wissen
verstehen. Es ist auf die Umschichtung der stark hierarchisierten Sphäre des Wissens
ausgerichtet, um aktivistische, feministische oder allgemeiner: verfemte und unterschlagene
Wissen in Erscheinung zu bringen. Es ist ein Umschichtungsprozess, der die Grenzziehung
zwischen dem legitimen, also dem in den bürgerlichen Wissenskreisläufen und Institutionen
anerkannten Wissen und dem illegitimen Wissen angreift und verschiebt. Dazu gehört auch,
potenziell emanzipatorische Wissen den Zurichtungen und Zähmungen des akademischen
Wissensapparats zu entreissen. Die Umschichtung vollzieht sich aber auch in Akten der
(feministischen) Aneignung und Selbstlegitimierung jener, die vormals aus der
Wissensproduktion ausgeschlossenen waren und – in der Terminologie von Marion von Osten
– zu Sprechenden und Theoriebildenden werden. Für die Produktionen im Feld der Kunst
heisst dies denn auch, dass sie ihren Status von autonomen Werken ablegen und zu Elementen
in einem Wissenskreislauf werden. Dieses Arrangement fordert die disziplinären
Auftrennungen heraus und sucht die jeweils herrschenden Feldlogiken und Codes zu
durchkreuzen.

In der Begrifflichkeit Umverteilung von Wissen steckt auch eine Provokation: Die
Umverteilung bezieht sich für gewöhnlich auf ein materielles und nicht auf ein symbolisches
Register. Damit will ich markieren, dass die Zuwendung zu Strukturen und materiellen
Produktionsverhältnissen gerade auch in Bildungsprozessen und Prozessen der
Wissensproduktion von zentraler Bedeutung ist. Auch bei von Osten wird dies deutlich. Ihr
Text ruft nicht dazu auf, kritische Inhalte und illegitime Wissen in den bestehenden
Produktionsapparat einzuspeisen, sondern dass es darum gehen muss, bei den
Produktionsverhältnissen selbst anzusetzen. Erst dies bringt die neuen Modi der Produktion
hervor, die Marion von Osten beschreibt: jenes Experimentierfeld, in dem sich neue
institutionelle Praxen, Diskursanordnungen, Ästhetiken, Formate, sowie neue
Konfigurationen der Autor_innenschaft entwickeln.

Damit greift der dem Text zu Grunde liegende Argumentationsstrang –  nicht gewusst oder
ungenannt – eine zentrale These von Walter Benjamins Der Autor als Produzent auf. Im
Vortragsschreiben von 1934, seinem wohl prägnantesten kunsttheoretischem Schreiben, sucht
Benjamin die dual aufgezogene Debatte um Form versus Inhalt, respektive um (politische)
Tendenz versus Qualität auszuhebeln, indem er auf die Funktion der Autor_innen im
Produktionsprozess fokussiert. Davon ausgehend postuliert er, dass kritische Autor_innen und
Künstler_innen aufgefordert sind, sich zu verweigern, den bürgerlich-kapitalistischen
Produktionsapparat mit kritischen Inhalten zu beliefern, sondern stattdessen als
Produzent_innen selbst tätig zu werden und den Produktionsapparat umzugestalten.

Informalität, Palaver, Nachtleben

In von Ostens Angriff auf den bürgerlichen Kunst- und Wissensapparat, aber auch in ihrem
Vorschlag, das männliche und eurozentrische Wissenssubjekt in kollektiv-performativen
Anordnungen zu dezentrieren – darin sind bereits vielversprechende Ansätze zur
Deinstitutionalisierung und Enthierarchisierung von Wissen und zur Umgestaltung von



Produktionsverhältnissen im kulturellen Feld angelegt. Doch im Text liegt auch ein
Kippmoment; ihre Ansätze scheinen mir noch nicht entschlossen genug zu sein: Wenn es an
Mut und Konsequenz fehlt, diese Ideen umzusetzen, so wird der Geist des Aufbruchs sich
schnell in reguliertere und institutionalisiertere Bahnen bewegen und an widerständigem
Potenzial verlieren. Hingegen liesse sich mit etwas Mut noch weiter an den
Produktionsverhältnissen schrauben und das Spektrum der Wissensproduktion und
Wissenssubjekte noch radikaler verschieben.

Fakt ist: Das Projekt der Umverteilung von Wissen bleibt unvollendet. Vis-à-vis der
Corporate University, der paradigmatischen Bildungsinstitution dieser Tage, gewinnt es an
Konturen und vor allem an Dringlichkeit. Doch anstatt also der spekulativen Frage
nachzugehen, wo von Ostens Aufbruch hingeführt hat und ob er etwa in den Institutionen
zum Erliegen gekommen ist, möchte ich ihre Ansätze mit der interessantesten mir bekannten
Intervention in die Hierarchien des Wissens kontrastieren, oder eher: Ihre Ansätze durch eine
Intervention aus den Reihen der Black Studies weiterführen und radikalisieren. Ich beziehe
mich hier auf Fred Moten und sein Konzept study. Study im Sinne Motens ist näher an der
Informalität, am Palaver und am Nachleben als an Curricula, an Lernzielen und an
Graduiertenprogrammen:

«I think we are committed to the idea that study is what you do with other people, working,
dancing, suffering, some irreducible convergence of all three, held under the name of
speculative practice. The notion of a rehersal – being in a kind of workshop, playing in a
band, in a jam session, or old men sitting on a porch, or people working together in a factory –
there are these various modes of activity. The point of calling it study is to mark that the
incessant and irreversible intellectuality of these activities is already present. […] to do these
things is to be involved in a kind of common intellectual practice.»[1]

Wo bei von Osten noch die Ambivalenz besteht, ob das kulturell-soziale oder das
repräsentative Moment von übergeordneter Wichtigkeit ist, so ist bei Moten diese
Ambivalenz ganz auf die Seite des Performativ-Sozialen hin aufgelöst. Alle Intellektualität ist
bei Moten sozial, und umgekehrt ist alles Soziale intellektuell. Und wo von Osten noch ringt
mit der Diskursivität (oder gegen sie), da dezentriert Moten das okzidentale Moment der
Schriftlichkeit und Diskursivität ganz. Text ist bei Moten gerade mal eine Gelegenheit,
vielleicht ein Vorwand, um zusammenzukommen.

Die strategische Verschiebung des Begriffes study legt den Blick frei auf eine verschüttete,
aber ebenso reiche und vielfältige Geschichte des Wissens – eine Geschichte des Wissens so
ganz abseits der Kennzeichen europäischer Gelehrigkeit: Universität, Text und Archiv. Es
findet eine Neubeschreibung dessen statt, was Orte der Intellektualität sind: der Friseur, der
Tanzclub, die Versammlung, der Pausenraum der Krankenpfleger_innen, die Fabrik. Es
braucht die radikale Umschreibung des kritischen Projekts, die die aktuellen
Verteilungslogiken herausfordert, die doch nur die Reproduktion der bildungsbürgerlichen
Klasse zu sichern suchen. Es braucht eine Anerkennung jener kritischer Praxen, die schon
längst am Werk sind und sich dem Versuch, sie unter das Diktat der Institution, der
Verwaltung und der Professionalisierung zu bringen, so kompromisslos entziehen.

[1] Fred Moten / Stefano Harney: The Undercommons. Fugitive Planning & Black Study,
Minor Compositions 2013, p. 110 

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/umverteilung-wissen/pdf#_edn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/umverteilung-wissen/pdf#_ednref1


Dieser Text erscheint anlässlich der Ausstellung Studium, nicht Kritik im Corner College
Zürich.

 

TYNA FRITSCHY

Tyna Fritschy ist Theoretiker*in und Kulturproduzent*in und lebt und arbeitet in Zürich und
Wien. Sie* hat ihr Masterdiplom im Studiengang Philosophy, Art and Critical Thought an der
European Graduate School in Saas-Fee erworben und forscht an der Schnittstelle von
Philosophie, queer-feministischer Theorie und postkolonialer Theorie. Sie* beschäftigt sich in
Texten, in der Lehre, in Workshops und anderen nicht-repräsentativen Formaten mit Fragen
von Care, Beziehungsweisen, Besitzverhältnissen, Handlungs(un)fähigkeit,
Produktionsverhältnissen und Bildungsarbeit. Sie* lehrt unter anderem an der Zürcher
Hochschule der Künste im Master of Fine Arts und an der Akademie der bildenden Künste
am Institut für bildende Kunst in Wien.

Dieser Beitrag ist lizenziert unter der CC-BY-NC-ND Lizenz 4.0 International (Creative
Commons, Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitungen). In den Beitrag
integrierte Bilder und Videos sind nicht in der CC BY-NC-ND-Lizenz enthalten. Für jegliche
Nutzung, die nicht durch gesetzliche Urheberrechtsausnahmen erlaubt ist, ist eine
Genehmigung der jeweiligen Urheberrechtsinhaber erforderlich.

doi.org/10.5281/zenodo.13930343

http://corner-college.com/Veranstaltungen/1499464800/1237

