Brand-New-Life
Magazin fir Kunstkritik

www.brand-new-life.org
office@brand-new-life.org

Finding Ways Out
Im Gesprach mit Kabelo Malatsie

Kabelo Malatsie, Lucie Kolb

Fur V/A [https://various-artists.com/finding-ways-out/] hat Lucie Kolb mit der
Sldafrikanischen Kuratorin Kabelo Malatsie (ab 2022 Direktorin der Kunsthalle Bern) tber
ihre kuratorische Praxis, ihre Forschung zu institutionellen Experimenten und die Arbeit an
institutionellen Rahmenbedingungen gesprochen. Auf Brand-New-Life erscheint die deutsche

Ubersetzung des Gesprachs.



https://various-artists.com/finding-ways-out/




Foto von George Mahashe; Styling von Unathi Mkonto; Makeup von Xola Makoba

Lucie Kolb: Du warst Direktorin von VANSA (2018-19), einem Kunstler* innennetzwerk, das
sich fur die Rechte von Kinstler*innen einsetzt. Du hast Einzel- und Gruppenausstellungen in



Galerien, Museen und Biennalen (zuletzt die Y okohama Triennale 2020) kuratiert, dies
sowohl alleine als auch in Kollaborationen. Du hast auch selbst an Ausstellungen
tellgenommen und «Autonomy?» (2018) veroffentlicht, eine Studie Uber Selbstorganisation
und institutionelle Rahmenbedingungen. Mich interessiert, wie du dich in den verschiedenen
Rollen bewegst und wie diese sich gegenseitig beeinflussen.

Kabelo Malatsiee Am Anfang war ich gar nicht so sehr an der Entwicklung einer
kuratorischen Praxis interessiert, denn ich hatte ein begrenztes Verstandnis davon. Es hat
mich nicht gereizt, in irgendeiner Institution Werke an die Wand zu hangen; mir gefiel es, im
Hintergrund zu recherchieren und mit Kinstler*innen zu arbeiten. Alsich bei Stevenson war,
einer kommerziellen Galerie in Kapstadt und Johannesburg, hatte ich das Gefiihl, dass die
Objekte in den Ausstellungen nicht imstande waren, den Gehalt der Gesprache mit ihnen zu
vermitteln. Dies bedauerte ich. So kam ich auf die Form des Interviews: Gespréche, die Denk-
und Handlungsweisen bereichern und aufzeigen sollten. Durch sie bekommen wir ein intimes
Versténdnis der kiinstlerischen Praxis und ein Gefuhl fir den Prozess. Alsich in diesem
Kontext arbeitete, traf ich die verschiedensten Menschen, von Kinstler*innen bis hin zu
Sammler*innen und Kurator*innen, und entdeckte eine Kluft: Auf der einen Seite standen die
grossen kommerziellen Galerien, die aufgrund ihrer Ressourcen, ihrer guten Vernetzung und
ihrer Mobilitét die Erzéhlung der zeitgendssischen Kunst kontrollieren, und auf der anderen
Seite die Museen, die in Stidafrika strukturell eher schwach sind. Ich wollte diese Kluft
erforschen und habe im Rahmen meiner Publikation «Autonomy?» unabhéngige und
experimentelle Praktiken untersucht. Dabei ging es um die Frage: Wie finden wir einen
optimalen Rahmen fr Experimente in Institutionen, in denen wir voribergehend unabhéngig
vom Einfluss der weichen Macht externer Geldgeber*innen sind? Ich nutzte die Form des
Interviews, um mit Menschen zu sprechen, die solche Experimente initiiert haben. Ich wollte
ihre Praktiken aufzeichnen, zeigen, wie sie existieren konnten, und gleichzeitig ihre
Fallstricke untersuchen. Inwiefern waren siein der Lage, sich zeitweise von der Selbstzensur
zu befreien, die mit der impliziten und expliziten Agenda externer Geldgeber*innen
einhergeht? Alsich mich fur die VANSA-Stelle bewarb, wollte ich sehen, wie diese
«Theorie» in der Realitét aussah —und es war schwieriger al's angenommen. Bei VANSA
habe ich auf einer ganzheitlichen Ebene interveniert, indem ich Themen wie Gesundheit und
Arbeit, Forschungslticken und das Schliessen dieser L licken vorgebracht habe. Das bedeutete,
auf Regierungsebene zu arbeiten und sich dafir einzusetzen, dass Kunstler*innen in den
laufenden Entwicklungsprozessen der nationalen Gesundheitssysteme beriicksichtigt werden.
Aber das ist schwierig, dadie Politiker*innen nicht lange genug im Amt bleiben, um eine
Wirkung zu erzielen. Ein solcher (kuratorischer) Ansatz manifestiert sich nicht in
Ausstellungen oder Workshops, und esist schwer, ihn aufrechtzuerhalten, dadie
Betriebskosten kaum von lokalen oder internationalen Fordereinrichtungen finanziert werden.
Sie wollen, dass man eine Ausstellung macht; sie wollen die PR-Fotos. Wie kann man die
Arbeits- und Forschungsprozesse in einer Forderlandschaft sichtbar machen, die
hauptsachlich an Endergebnissen, an Ausstellungen und Produktionen interessiert ist?

L: Ich finde diese Fragen nach dem Verhaltnis zwischen Finanzierungsstruktur und
kunstlerischer und kuratorischer Praxis entscheidend. In der Schweiz gibt es die Initiative
«Wages for Wages Against», welche sich fir eine offene Diskussion tber kiinstlerische
Arbeitsbedingungen einsetzt. Sie hebt Praktiken hervor, die nicht immer unbedingt auf eine
Ausstellung oder einen anderen repréasentativen Output ausgerichtet sind. Die Initiative ist
eher an Prozessen auf staatlicher Ebene im Sinne einer infrastrukturellen Arbeit interessiert,
also dhnlich dem, was du mit VANSA angestrebt hast. In meiner Forschung zu «Institutions
asaWay of Life» tausche ich mich mit KUnstler*innen aus, die an der Institution arbeiten und
versuchen, strukturelle Probleme sichtbar zu machen und auf sinnvolle Weisein sie
einzugreifen. Auch du beschreibst deine Praxis als etwas, das «die Welt, in der wir |eben, neu



macht und neu liest». Du erforschst die Infrastrukturen der zeitgendssischen Kunst, aber
entwickelst auch praktische Vorschlage, wie man die zeitgendssi sche Kunst neugestalten
kann.

K: Fur michist die Definition der zeitgentssischen Kunst als Disziplin immer uninteressanter
geworden. Wir haben ein Arbeitsmodell fUr das, was wir darunter verstehen: die Industrie und
die Art, wie sie funktioniert. Aber die Art der Kategorisierung dessen, was zeitgendssische
Kunst sein sollte, ist etwas, wozu der Westen neigt. Wenn man Kdch*in und Philosoph*in ist,
muss man nicht zu einem bestimmten Zeitpunkt Koch*in und zu einem anderen Zeitpunkt
Philosoph*in sein; man kann Philosoph*in sein, wahrend man kocht. Eine Trennung ist im
Grunde unproduktiv. Ich denke, in diesem Sinne hat sich der Begriff der Praxis fur mich
erweitert, und esist mir ziemlich egal, ob eine bestimmte Praxis al's zeitgendssische Kunst
angesehen wird oder nicht. FUr mich ist eswichtig, Wege zu finden, nicht zu einer Insel zu
werden. Sonst kann es schnell passieren, dass man elne Resonanzkammer schafft, in der man
sich weder von anderen Disziplinen inspirieren lasst, noch mit anderen spricht, weil man
glaubt, die eigene Sache sei so elnzigartig.



Foto von George Mahashe; Styling von Unathi Mkonto; Makeup von Xola Makoba

L: Mir gefdllt, wenn du sagst, dass es gar nicht darum geht, zeitgentssische Kunst neu zu
definieren oder neu zu machen. Das filhrt mich zu einem anderen Thema, Uber das ich mit dir



sprechen wollte: dein Begriff des Untergrunds, der fir dich relevant zu sein scheint.

K: Ich bin keine Kuratorin, der jeden zweiten Tag ein neues Thema einfallt. Ich habe nur eine
Herangehensweli se: meinem Interesse zu folgen. Die Frage nach dem Untergrund kam auf, als
ich Uber unabhangige Raume recherchierte, weil man dort kollektive Praktiken findet, die
man as Untergrund bezeichnen konnte — sie bestehen jenseits von Kategorien. Ich
interessiere mich fir Menschen, die hartnackig sind, die Dinge tun auch weiterhin tun, wenn
sie nicht gesehen werden. Ich verstehe das als eine Art, im Untergrund zu sein. Ich denke bel
Untergrund nicht an einen geografischen Raum, der physisch unterirdisch ist, oder im Sinne
von Untergrund-Musik, politischen Bewegungen oder Widerstand. Ich mdchte den Begriff
erweltern, indem ich sage, dass Menschen, die Dinge tun, die keinen Sinn ergeben, eine
gewisse Arbeit im Untergrund verrichten. Man kdnnte meinen, dass sie irgendwann aufhéren
wurden, diese Dinge zu tun —wenn sie nicht anerkannt werden. Aber manche machen weiter.
Diese Beharrlichkeit interessiert mich genauso wie die Autodidakt* innen, von denen ich
vorhin gesprochen habe: die Kéch*innen, die Philosoph*innen sind. Wie arbeiten diese
Akteur*innen? Was st ihr Modell? Da sie ihr Ding durchziehen, miissen sie ein Modell
haben. Ich méchte diese Modelle verstehen und sehen, ob ich etwas aus ihnen herausholen
kann. Deshalb ist der Untergrund fur mich fruchtbar.

L: Das erinnert mich an den Begriff «Undercommons», von dem Fred Moten und Stefano
Harney in ihrem Buch sprechen: ein nicht kartografierter und nicht begehbarer Nicht-Ort, an
dem tagliche Aktivitéten als eine kollektive Form der Wissensproduktion betrachtet werden.
Das st es, was sie Studium nennen. Du hast jetzt Gber den Untergrund als Praxis der anderen
gesprochen —wie wendest du das, was du gelernt hast, in deiner Praxis an?

K: Das hat tatsachlich etwas mit dem Begriff der Undercommons zu tun. Es gibt einen
sudafrikanischen Wissenschaftler, Njabulo Ndebele, der tGiber domestiziertes Wissen schreibt,
d. h. Wissen, das nicht wissenschaftlich, nicht referenziert und nicht faktisch ist. Man kann
das hausliche Wissen im Sinne von Kochen, Gartenarbeit und all diesen Praktiken lesen, und
im Sinne von verkorpertem Wissen: Dinge wie Gansehaut. |ch beziehe mich auf diese
Denkwelse. Ich bin nicht an der Wahrheit, am Anderssein oder an einer Gegenposition
interessiert. Es gibt Vorbilder wie James Baldwin und seine Gesprache am Esstisch in
Sudfrankreich, bei denen es um eine andere Art der Wissensproduktion und Zusammenarbeit
geht. Oder Bessie Head, eine stidafrikanische Schriftstellerin, mit ihrer Gartenarbeit. Fir mich
ist die kuratorische Praxis nicht hther oder niedriger alsirgendeine dieser Praktiken. Sieist
nur eine von ihnen. Ich bin aber nicht an der Gartenarbeit oder dem Kochen als Praxis an sich
interessiert, sondern daran, diese Dinge zu tun, damit sie mich irgendwo hinfiihren und meine
Praxisinformieren. Es hat mit dem Korper zu tun und mit dem Denken beim Tun. In
Sldafrika hat das gleichzeitige Denken und Arbeiten der Leute Tradition. Der Austausch von
Wissen wird nicht verstanden als. Lasst uns jetzt ale zusammensitzen und Wissen
austauschen. Das konnte alles gleichzeitig und viel fliessender geschehen. Ich hoffe auf diese
Fluiditét, diesen Raum, in dem die Dinge verschmel zen.

L: Duinteressierst dich also nicht fir das Kochen als Format oder als Genre, sondern als
Methode?

K. Ich interessiere mich fiirs Kochen, aber nicht dafiir, das Essens danach auszustellen.
Kuratorische Praxis muss nicht bedeuten, dassich etwas zeige; das Zeigen kénnte auch durch
einen Text geschehen, der im Nachhinein entsteht. Aber natirlich habe ich auch schon Sachen
gemacht, dieich gezeigt habe. Fur die Y okohama-Biennale hatten wir in Johannesburg eine
Szenografie mit Pflanzen. Die Pflanzen wurden dann als Geschichte Teil des Projekts—eine
Geschichte Uber eine Pflanze, die vor Blitzen schitzt. Wir haben eine L uftaufbereitungsfirma
in Indien gefunden, die Schlangenpflanzen, Schmetterlingspalmen und Goldpothos



verwendet, um die Luft zu reinigen. Uber diese drei Pflanzen haben wir ausserdem eine von
der NASA in Auftrag gegebene, jedoch ergebnisliose Studie aus den spaten 1980er Jahren
gefunden. Diesist ein Beispiel daflr, wie die Gartenarbeit in meine Praxis einfliessen kann —
als eine Geschichte, die ich gehort habe. Ich denke Giber Haushaltsarbeit nach, oder Uber das,
was man als feministische oder Frauenarbeit bezeichnet, und ganz allgemein Gber die
Vorstellung von Geschichten. Was man aus Geschichten herausholen kann. Zuerst dachteich,
Geschichtenerzéhlen sei eine Angelegenheit des Stidens. Und ich dachte, sie wére bel astet.
Aber dann habe ich ein Video-Screening aus einer Sammlung gemacht und ich habe mich
dazu entschieden, auch die Geschichten meines Grossvaters in die Publikation mit
aufzunehmen. Statt einer Erklarung der Kiinstlerin oder einer Beschreibung des Werks folgten
die Anekdoten meines Grossvaters auf die Videostandbilder. So gab es zum Beispiel ein
Video von Tracey Rose und dazu eine Geschichte Uber Lourenco Marques. Mein Grossvater
erzéhlte mir zu Hause Dinge und ich nahm sie auf und transkribierte sie dann.

L. Warum wirdest du sagen, dass die Geschichte als Form belastet war? Wenn ich dich
dartiber reden hore, mussich an Autofiktion und Autotheorie as feministische Praxis denken,
die sich auf Tagebticher oder jene Arten des Erzdhlens stlitzt, die eher im hduslichen Bereich
angesiedelt sind und in der Welt der Theoriebildung al's politisches Instrument ins Spiel
kommen. Ist das eine Denkrichtung, in der du dein Interesse am Geschichtenerzéhlen sehen
wirdest?

K. Viele Akteur* innen aus dem Sliden, insbesondere Frauen und Menschen aus der Queer-
Community, stiitzten sich auf Geschichten als Modell. Ich war unsicher, weil dies mit einer
Marginalisierung einherging, wahrend das Reich der Fakten und der Objektivitét das Reich
der Ménner war. Der marginalisierte Korper wirde als Geschichtenerzahler auftreten, als
etwas, das nicht faktisch ist. Deshalb habe ich gezogert. Aber alsich gemerkt habe, dass mich
Fakten in dem Sinne nicht mehr interessieren, hat sich das Ganze fur mich auf eine andere Art
ertffnet. Fir mich ist es problematisch, immer in Opposition zu gehen. Dasist eine Arbeit,
dieich fur unnétig halte. Wenn wir tber Feminismus reden, ist es so, als ob man einem Mann
seinen Wert beweisen muss. Ich brauche diesen Beweis nicht. Der Versuch, jemanden von
etwas zu Uberzeugen, ist Arbeit, die mich daran hindert, das zu tun, was ich tun méchte.
Deshalb ist der Versuch, irgendeinem Narrativ zu widersprechen, fur mich nicht produktiv.



Foto von George Mahashe; Styling von Unathi Mkonto; Makeup von Xola Makoba

L. Gilles Deleuze und Claire Parnet sprachen von einer Fluchtlinie und einer besonderen Art
der Flucht, bel der man sich auf dem Weg nach draussen eine Waffe greift: Selbst auf der




Flucht ist man also noch Tell eines politischen Kampfes. Du gehst nicht einfach weg, du gehst
woanders hin. Man bewegt sich anderswo auf eine Art und Weise, die immer noch eine Art
Opposition ist, wirde ich sagen. Wirdest du dich davon distanzieren, von der Opposition und
der Gegenbewegung insgesamt?

K. Mich interessiert es, Auswege zu finden. Es gibt einen Jazzmusiker, Jonny Dyani. Er
spricht Uber einen Beitrag und eine Methode, die sie entwickelt haben, mit der man einen
Song 24 Stunden lang spielen kann. Die Wiederholung ist eine Methode, um das Lied zu
verstehen. Man nimmt das Stuck auseinander, um herauszufinden, woraus es besteht. Fur
mich ist diese Methode natirlich eine Opposition. Was auch immer ich tue, ich werde immer
etwas oder jemandem etwas entgegensetzen. Wichtig fir mich ist, dassich nicht absichtlich in
Opposition arbeite, weil meine Energien dann umgelenkt werden. In dem Moment sprecheich
zu jemandem und nicht zu mir selbst. Ich stimme zu, dassin diesem Sinne alles politisch ist.
Ich nutze meine Praxis, um mir mehr Freiheit zu gewahren, mir mehr Raum zu verschaffen,
mutiger und verspielter zu sein. FUr mich ist das eine Fluchtlinie. Dyani spricht davon, dass
man einen Beitrag leistet, wenn man etwas macht. Fir ihn existierte das ausserhalb von
Anerkennung. Er hat die Dinge nicht fr die externe Bestatigung getan, sondern fur sich
selbst. Das ist etwas, was ich auch anstrebe. |ch mag Akteur*innen, die ihre Sache beharrlich
tun. Ich mdchte verstehen, was sie antreibt, was siein Gang hélt. Wie sieht es mit deiner
Forschung Uber «Institutions as a Way of Life» aus? Wie lauft das, zum Beispiel ?

L. Esist ein gemeinschaftliches Projekt. Wir haben an eéitnem Mapping von Praktiken
gearbeitet, die ingtitutionelle Arbeit als kiinstlerische Praxis betreiben. Ahnlich wie du nicht
daran interessiert bist, dass die Gartenarbeit zu einer kiinstlerischen Praxis wird, sind wir
nicht daran interessiert, dass die Institution zur Kunst wird, sondern vielmehr daran, die
Methodik des institutionellen Ansatzes in den Vordergrund zu riicken. Esist schwer, diese
Praktiken zu erfassen, weil die meisten von ihnen so marginal und versteckt sind und sie
unterschiedliche Sprachen verwenden, um sich selbst zu beschreiben. Ich habe mich dabei
auch mit dem Geschichtenerzéhlen beschéftigt. Wahrend dem Schreiben Uber institutionelle
Praktiken ist mir die Gefahr bewusst geworden, dass man diese Praktiken einfriert. Deshalb
binich jetzt in den Bereich der Fiktion und des Geschichtenerzahlens Ubergewechselt, um
einen anderen Ansatz zu finden, Uber institutionelle Politiken und institutionelle
Arbeitsbedingungen zu sprechen.

K. Auf der Y okohama-Biennale haben wir einen Moment geschaffen, in dem sich die
Institution selbst sehen konnte. Das geschah zuféllig; es war nicht beabsichtigt. Eines der
Projekte bestand zum Beispiel darin, dass die Museumsaufsichten Radiosender trugen. Jedes
Mal, wenn sie aneinander vorbeikamen, gab es eine Frequenzuiberschneidung. Sie tragen
normal erweise eine schwarz-graue Uniform. Alswir versuchten, die Uniform fur das Projekt
zu andern, wurde der ingtitutionelle Apparat fUr uns sichtbar. Durch die Nachfrage wurden
Schichten von Hierarchien, Protokollen, kulturellen Unterschieden und Sprachbarrieren
erkennbar. Wir hatten Uber Monate hinweg unzahlige Sitzungen. Trotzdem war es
letztendlich nicht moglich, die Uniform zu dndern. Bei einem anderen Projekt haben wir
festgestellt, dass die Institutionen die Menschen sind. Vieles scheint zundchst eine Regel zu
sein, aber wenn man tiefer grabt und nach dem Leitfaden fragt, existiert es nicht. Oft sind
Leitfaden eine Austibung von Befugnissen, die von den in der Institution tatigen Personen
getétigt wird. Wenn man es so betrachtet, wird die Institution zum Menschen und damit auch
greifbar.

L. Du hast Recht. Gibt es demnach bestimmte Institutionen, die wir ganzlich aufgeben
mussten? Weil zu viele Menschen die Institution auf eine Art betreiben, die nicht mehr
verhandelbar ist?



K. Ich bin dafir, die grossen Institutionen zu verlassen. Ich habe Ivan Illich gelesen. Er
erwahnt diesen Moment, in dem eine Institution erstarrt und anstatt ihren Absichten
entsprechen zu wollen, nur noch sich selbst verewigt. Von diesem Zeitpunkt an dreht sich
alles um die Aufrechterhaltung der Institution bisins Unendliche. Illich sagt im Wesentlichen,
dass jede Institution, egal wie gross oder klein sieist, ein Fenster hat. Solange sie nicht von
selbst kaputt geht, |8uft sie weiter. Man sieht das bei Kollektiven und grosseren Institutionen.
Urspruinglich war die Absicht gut und dann kommt der Moment der Formalisierung und die
strukturelle Kaskade wird immer grosser.

L. Ich interessiere mich auch fir das standige Schaffen von Briichen oder Offnungen, um den
Moment der Stagnation zu vermeiden. Du hast vorhin von Beharrlichkeit gesprochen, aber
mit einer positiven Konnotation.

K. Paradoxerweise bin ich daran interessiert, auf individueller Ebene beharrlich zu sein —
nicht auf institutioneller Ebene. Ich denke, Institutionen haben ein Verfallsdatum. Es spielt
keine Rolle, wie gut sie sind. Wenn sieihr Verfallsdatum erreicht haben, miissen sie aufhoren.
Entweder um ihrer eigenen Dezentralisierung willen oder um neuen Institutionen Platz zu
machen, die sie ersetzen. Jede Institution braucht Risse, um Luft hereinzulassen. Das muss
ihrer Kultur inhérent sein.



LUCIEKOLB

Lucie Kolb is founding member of Brand-New-Life, professor of critical publishing and head
of the Make/Sense PhD program at the Basel Academy of Art and Design FHNW.

KABELO MALATSIE

Kabelo Malatsie is a curator and organizer whose work explores the exhibitionary mode as an
instigator of remaking and rereading the world we inhabit. She is the former Director of
Visual Arts Network of South Africa (2018-2019) a development agency for the visual artsin
South Africa, promoting connection, access, and innovation in the art industry. Kabelo holds
aMaster’s degree in Art History from the University of Witwatersrand, Johannesburg. In
2020, she was co-curator alongside Rags Media Collective of the exhibition «Deliberation on
Discursive Justice» as part of the Y okohama Triennale, Japan.

Kabelo Maatsieist eine Kuratorin und Vermittlerin, deren Arbeit das Ausstellen als Antrieb
fur die Neugestaltung und Neuinterpretation der Welt, in der wir leben, erforscht. Sieist
ehemalige Direktorin des Visual Arts Network of South Africa (2018-2019), einer
Organisation der visuellen Kinste in Stidafrika, die Netzwerke, Austausch und Neuerungen
im Kunstbetrieb fordert. Kabelo Malatsie hat einen Master-Abschluss in Kunstgeschichte von
der University of Witwatersrand, Johannesburg. Im Jahr 2020 war sie zusammen mit dem
Rags Media Collective Ko-Kuratorin der Ausstellung «Deliberation on Discursive Justice» im
Rahmen der Y okohama Triennale, Japan.

Dieser Beitrag ist lizenziert unter der CC-BY-NC-ND Lizenz 4.0 International (Creative
Commons, Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitungen). In den Beitrag
integrierte Bilder und Videos sind nicht in der CC BY-NC-ND-Lizenz enthalten. Fur jegliche
Nutzung, die nicht durch gesetzliche Urheberrechtsausnahmen erlaubt ist, ist eine
Genehmigung der jeweiligen Urheberrechtsinhaber erforderlich.

doi.org/10.5281/zen0do.13930016



