
Plädoyer für eine
mythologische, inter-ligente
und dividuelle Kunstkritik
Jörg Scheller

In digitalisierten, post- und transhumanen Zeiten wird aus dem Urteil ein ‹Nurteil›. Erst
einmal online, diffundiert Kritik in die Kanäle der Social Networks, wird kommentiert,
ergänzt, ironisiert, persifliert, korrigiert. Individuelle Kritik hat sich in dividuelle Kritik
verwandelt. Eine Antwort auf Engagierte Kunstkritik – 7 Thesen von Ines Kleesattel und
Pablo Müller.





Mythos

Eine kleine Polemik gegen jenen Begriff, der hier zur Disposition steht, kann ich mir zu
Beginn dieses Essays nicht verkneifen. Rein lexikalisch betrachtet ist ‹engagiert› wunderbar
und korrekt, aus soziolinguistischer Sicht trägt der Begriff jedoch gewisse Konnotationen mit
sich, die mir Unbehagen bereiten. Engagierte Kunstkritik klingt in meinen Ohren ein wenig
beflissen, ein wenig streberhaft, ein wenig nach New-Labour-Politik der 1990er-Jahre:
‹engaged art›. Auch erinnert er an Zeugnissprech: Die Schülerin/der Schüler zeigte grosses
Engagement (was meist impliziert: sie oder er strengte sich an, aber die Resultate liessen zu
wünschen übrig). Von ‹engaged› zu ‹embedded› schliesslich ist oft nur ein kleiner Schritt –
dahingehend würde ich sagen: Unabhängige Kunstkritik, traditionell der ‹sidekick›des
autonomen Individuums, mag wie letzteres ein Phantasma sein, aber engagierte Kunstkritik
könnte Gefahr laufen, von einer Gegenwartsströmung aufgesogen zu werden, die der
Philosoph Gerald Raunig, auf den ich später erneut zu sprechen kommen werde, in seinem
Buch Dividuum wie folgt beschreibt: «Das Maschinisch-Werden des Kapitalismus impliziert
einen Prozess der zunehmenden Verpflichtung und Selbstverpflichtung zur Teilnahme der
Teile. Dieser Imperativ der Involvierung, des Engagements und der Selbstaktivierung prägt
die Verstrickungen und umfassenden Inwertsetzungen im maschinischen Kapitalismus, ohne
klare Grenzen zwischen Rezeption und Produktion.»[1]

Es ist eine Binsenweisheit, dass Kunstkritik nicht unabhängig ist, dass es grundsätzlich kein
real existierendes Aussen gibt, dass jeder Mensch ein Homo mundanus (Wolfgang Welsch),
ein auf mannigfaltige Weise mit seiner Umwelt verwobenes Wesen, ist. Das bedeutet jedoch
auch, dass es kein Innen gibt, was die ganze Diskussion irgendwie hinfällig macht. Ob
unabhängige Kritik existiert, ist de facto gar nicht so wichtig. Wichtig ist, dass sie einem
Willen zur Unabhängigkeit Ausdruck verleiht und dadurch Dinge in Bewegung versetzt. Ich
möchte diesen Willen einen mythologischen nennen.

Der polnische Philosoph Leszek Ko?akowski hat Mythen in seinem Buch Die
Gegenwärtigkeit des Mythos als Geschichten interpretiert, die lehren, was einen Wert
darstellen soll. Sie seien unvermeidlich für die Existenz aller menschlichen Gesellschaften.
Die mythische Erfahrung relativiere jede mögliche Erfahrung und beziehe sich auf Realitäten,
die keine logische Bindung mit der verbalen Beschreibung der Realität eingehen. Mythen
schaffen für Ko?akowski ein dem realen Werden enthobenes Paradigma, dem man im realen
Werden nacheifern kann.[2] So gibt es natürlich keine Freiheit im romantischen Sinne, alleine
schon aufgrund unserer biologischen Abhängigkeiten. Aber wir sollten vielleicht doch frei
sein wollen – alles andere mündet in Defätismus. Sprich, der Mythos von Unabhängigkeit und
Autonomie eröffnet einen Möglichkeitsraum, der zwar nie gänzlich erfüllt wird, der aber
zumindest als Zwischenraum einen Keil zwischen uns und die Faktizität treibt.

 

Inter-ligenz

Apropos Zwischenraum: Wenn es nicht so bildungsbürgerlich und harmlos wie gleichzeitig
arrogant klänge: Mir persönlich wäre ja eine intelligente Kunstkritik am liebsten, ‹intelligent›
im Sinne von ‹inter-legere›: eine zwischen den Zeilen lesende, Zwischenräume auslotende
und durchmessende Kritik, denn für eine solche wäre es selbstverständlich, ja unvermeidlich,
über das Kunstfeld hinaus zu schauen, wie es in den sieben Thesen hiess, oder besser gesagt:
Sie würde feststellen, dass das Kunstfeld ohnehin beständig in sich selbst über sich selbst
hinauswächst respektive längst gewachsen ist.

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_edn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_edn2


Spätestens seit der «Explosion der Ästhetik» (Gianni Vattimo) im 20. Jahrhundert ist das
Kunstfeld inhärent transkünstlerisch, von Kurt Schwitters Hufeisen-inkorporierenden
Merzbildern über Andy Warhols Business-Art oder Party-as-Art bis hin zur heutigen Artistic
Research, Relational Aesthetics oder «art without artists» (Anton Vidokle) und «artists
without art» (Brad Troemel). Auch Interdisziplinarität war über weite Strecken der
Geschichte der Kunst eher die Regel als die Ausnahme, man denke nur an die Renaissance
oder an Arts and Crafts. Kritik sollte somit selbst ‹inter› und ‹trans› sein, da sie sich,
insbesondere mit Blick auf die zeitgenössische, biennalebefähigte, forschungskonforme oder
aktivistische Kunst, auf Trans- und Interphänomene bezieht. Sprich, wer über Vito Acconcis
frühe Arbeiten schreibt, ohne die sexuelle Revolution der 1960er- und 1970er-Jahre
einzubeziehen, der schreibt nicht wirklich über Acconcis frühe Arbeiten. Wer wiederum über
Konkrete Kunst schreibt, ohne deren Einfluss auf Firmenlogos einzubeziehen, schreibt nicht
wirklich über Konkrete Kunst.

Wenn wir uns nicht blind, taub, stumm oder dumm stellen, können wir gar nicht anders, als,
Zitat aus dem Thesenpapier, «Momente des Dialogischen, des Multiperspektivischen, des
Diskutierens und des Widerspruchs» im Kunstfeld zu registrieren. Imperativische
Forderungen wie «die Kritik muss solidarisch sein» oder «die Kritik muss streitbar sein»
erübrigen sich dahingehend, wenn die Kritik nur intelligent ist, genauer gesagt: ‹Intelligenz›
müsste eigentlich ‹Inter-ligenz› heissen und Intellektuelle ‹Inter-lektuelle›.

 

Dividuum

Ein weiterer Punkt aus den sieben Thesen betrifft den Einbezug von Laien oder, wie es heisst,
«den Einbezug einer weiteren Öffentlichkeit». In dieser Hinsicht, so meine ich, können wir
uns beruhigt zurücklehnen und die neuen Medien ihr Werk tun lassen. Es liegt nicht an uns,
den Kritikerinnen und Kritikern, in der Manier britischer Kulturpolitiker dem Volke die Hand
zu reichen und uns dem Community Building zu verschreiben. Das erledigen die Maschinen,
Medien und Algorithmen von selbst für uns. Marshall McLuhan schrieb 1967: «Das Medium
oder der Prozess unserer Zeit – die elektronische Technologie – verändert die Form und
Struktur sozialer Beziehungsmuster und alle Aspekte unseres Privatlebens. Es zwingt uns,
praktisch jeden Gedanken, jede Handlung und jede Institution, die bisher als
selbstverständlich galten, zu überdenken und neu zu bewerten. Alles verändert sich – du,
deine Familie, deine Nachbarn, deine Ausbildung, deine Arbeit, deine Regierung, deine
Beziehung zu den anderen. Und die Veränderungen sind gravierend.»[3]

McLuhans gegenwartsdiagnostische Kompetenzen erscheinen gerade heute unstrittig. Durch
die Digitalisierung und die sozialen Netzwerke hat die Kunstkritik, ohne dass es
Kunstkritiker/innen notwendigerweise beabsichtigt hätten, neue Formen und neue Funktionen
angenommen. Wenn ich vor zehn, fünfzehn Jahren einen Artikel veröffentlichte, war das
höchste der Feedbackgefühle ein wütender Leserbrief, mitunter auch ein lobender, oder ein
Anruf einer oder eines Bekannten. Heute indes verwandeln sich meine Artikel, so sie erst
einmal online sind, automatisch, ohne mein Zutun und ohne meine direkte Einwilligung, in
Koproduktionen. Sie werden in ihre Einzelteile zerlegt, mal hier, mal da zitiert – also: im
Idealfall, häufig werden sie natürlich einfach ignoriert –, sie werden aus dem Zusammenhang
gerissen und neu kontextualisiert, vor allem aber werden sie, so es der betreffende
Publikationsort zulässt, kommentiert.

Im Gegensatz zu einigen meiner Kollegen, die sich vor allem über rhetorische Tiefschläge,
Verbalaggression und Enthemmung im Netz beklagen, erachte ich die Kommentarfunktion
als einen klaren Gewinn für die Kritik. Sie macht meine Kunstkritik besser, insbesondere

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_edn3


wenn ich sie in einer Zeitschrift wie Die Zeit veröffentliche, wo Kommentare nach der
Onlinefreischaltung möglich sind (viele Highbrow-Kunstmagazine haben diese Funktion
nicht oder sourcen sie an ihre Facebook-Seiten aus). Seit es Kommentarfunktionen, seit es
Sharing-Buttons und Tweet-Optionen gibt, sehe ich meine Texte nicht mehr als
abgeschlossene Werke an, sondern als ‹Kon-Texte›, über die ich als Autor, wiewohl nicht tot,
keine volle Kontrolle habe. Ich erkenne in den Invektiven, in den Ergänzungen, in den
Korrekturen durch jene obskuren Leserinnen und Leser, denen ich nie persönlich begegnet
bin, eine Form des Schreibens und vor allem auch des Kritisierens, das ich nicht
kommunitäres, nicht kollaboratives, sondern in Anlehnung an Raunig dividuelles Schreiben
nennen möchte.

In der klassischen Kunstkritik spielte die Vorstellung des autonomen Individuums, wie
erwähnt, eine wichtige Rolle: Eine Einzelne oder ein Einzelner fällte nach bestem Wissen und
Gewissen ein Urteil und kommunizierte dieses an ein idealerweise mündiges Publikum, das
allenfalls vermittels Leserbriefen darauf zu reagieren vermochte. In digitalisierten, vernetzten,
post- und transhumanen Zeiten indes ist aus dem Urteil ein ‹Nurteil› geworden. Erst einmal
online, wird Kritik in doppeltem Sinne geteilt und neu kontextualisiert. Wichtig dabei ist, dass
man sich seine Koautoren nicht aussuchen kann, dass man nicht über sie verfügt. Man wird
weitergeschrieben. Man könnte soweit gehen, zu sagen, dass Derridas viel zitierter Urtext in
diesen Fällen tatsächlich verloren ist – die Kritik, das Urteil, die These existieren nicht länger
gesondert von den Reaktionen und sonstigen Einschreibungen anderer, vielmehr teilen sie
sich einen gemeinsamen, wenngleich virtuellen Raum und bilden ein dialektisches,
prozessuales Gefüge. Die Zeitlichkeit kehrt zurück in die Texte, das Urteil erscheint nicht
länger in Stein gemeisselt, sondern bildet einen Steinbruch, aus welchem beständig Material
für Erweiterungs- oder Konkurrenzbauten abgetragen wird. Somit prognostiziere ich, dass
Einzelkritiker in Zukunft weniger denn je den Ton angeben, sondern sich eher im Verbund
mit dem Chor der Kommentare, Klicks und Likes Gehör verschaffen werden – der
dauertweetende und marathonbloggende Jerry Saltz vom New York Magazine ist ein gutes
Beispiel dafür: Er war erst in der individuellen Zeit zuhause und ist nun ein heftig umflatterter
Star der dividuellen. Mit einem nicht-künstlerischen Beispiel gesprochen: Für die
amerikanische Bürgerrechtsbewegung der Nachkriegszeit war es das Wichtigste, wenige
zentrale Medien zu erreichen, es etwa auf das Cover des Time Magazine zu schaffen. Damit
war die Kritik wirksam geworden. Heute muss man auf einer Unzahl von Kanälen simultan
präsent sein, man muss sich dividuieren (lassen) oder besser gesagt: sich dem Dividuellen
aussetzen. Beziehungsweise muss man das natürlich nicht. In den meisten Fällen geschieht es
ohnehin.

 

Der Artikel basiert auf einem Vortrag präsentiert an der Tagung Engagiertes vermitteln.
Kunstpädagogik Kunstkritik Kunstvermittlung. Die Tagung wurde von der Forschungsgruppe
Kunst, Design & Öffentlichkeit der Hochschule Luzern – Kunst & Design in Zusammenarbeit
mit dem Master of Arts in Fine Arts organisiert und von AICA – Association internationale
des critiques d’art: Section suisse unterstützt.

[1] Raunig, Gerald. Dividuum. Maschinistischer Kapitalismus und molekulare Revolution.
Wien: Transversal Texts, 2015, 15.

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_ednref1


[2] Ko?akowski, Leszek. Die Gegenwärtigkeit des Mythos. München: Piper-Verlag, 1973.

[3] McLuhan, Marshall und Quentin Fiore. Das Medium ist die Massage. Stuttgart: Tropen,
2014, 8.

JÖRG SCHELLER

Jörg Scheller is an art scholar, journalist and musician based in Berne. Since 2012 he has been
lecturer in art history and art theory at the Zürich University of the Arts. Among the subjects
he focuses on in his research are bodybuilding, body culture and pop music. As an art critic he
is a regular contributor to the Süddeutsche Zeitung, Schweizer Monat, frieze d/e and Die Zeit.
In 2016 he was awarded the ADKV-Art Cologne Prize for Art Criticism.

Jörg Scheller lebt als Kunstwissenschaftler, Journalist und Musiker in Bern. Seit 2012 ist er
Dozent für Kunstgeschichte und Kulturtheorie an der Zürcher Hochschule der Künste. Er
forscht unter anderem zu den Schwerpunkten Bodybuilding, Körperkultur und Popmusik. Als
Kunstkritiker publiziert er regelmässig in der Süddeutschen Zeitung, im Schweizer Monat, in
Frieze d/e und in Die Zeit. 2016 erhielt er den ADKV-Art-Cologne-Preis für Kunstkritik.

Dieser Beitrag ist lizenziert unter der CC-BY-NC-ND Lizenz 4.0 International (Creative
Commons, Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitungen). In den Beitrag
integrierte Bilder und Videos sind nicht in der CC BY-NC-ND-Lizenz enthalten. Für jegliche
Nutzung, die nicht durch gesetzliche Urheberrechtsausnahmen erlaubt ist, ist eine
Genehmigung der jeweiligen Urheberrechtsinhaber erforderlich.

doi.org/10.5281/zenodo.13930448

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_ednref2
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_ednref3

