Brand-New-Life
Magazin fir Kunstkritik

www.brand-new-life.org
office@brand-new-life.org

Pladoyer fur eine
mythologische, inter-ligente
und dividuelle Kunstkritik

Jorg Scheller

In digitalisierten, post- und transhumanen Zeiten wird aus dem Urtell ein <Nurteil>. Erst
einmal online, diffundiert Kritik in die Kandle der Social Networks, wird kommentiert,
erganzt, ironisiert, persifliert, korrigiert. Individuelle Kritik hat sich in dividuelle Kritik
verwandelt. Eine Antwort auf Engagierte Kunstkritik — 7 Thesen von Ines Kleeszattel und

Pablo Miller.




Fig. 113. Einsiedlerkrebs mil

einer Seerose (Sagartia parasitica).




Mythos

Eine kleine Polemik gegen jenen Begriff, der hier zur Disposition steht, kann ich mir zu
Beginn dieses Essays nicht verkneifen. Rein lexikalisch betrachtet ist <engagiert> wunderbar
und korrekt, aus soziolinguistischer Sicht trégt der Begriff jedoch gewisse K onnotationen mit
sich, die mir Unbehagen bereiten. Engagierte Kunstkritik klingt in meinen Ohren ein wenig
beflissen, ein wenig streberhaft, ein wenig nach New-Labour-Politik der 1990er-Jahre:
<engaged art>. Auch erinnert er an Zeugnissprech: Die Schilerin/der Schiler zeigte grosses
Engagement (was meist impliziert: sie oder er strengte sich an, aber die Resultate liessen zu
wuinschen dbrig). Von <engaged> zu <embedded> schliesslich ist oft nur ein kleiner Schritt —
dahingehend wuirde ich sagen: Unabhéngige Kunstkritik, traditionell der <sidekick>des
autonomen Individuums, mag wie |etzteres ein Phantasma sein, aber engagierte Kunstkritik
koénnte Gefahr laufen, von einer Gegenwartsstromung aufgesogen zu werden, die der
Philosoph Gerald Raunig, auf den ich spéter erneut zu sprechen kommen werde, in seinem
Buch Dividuum wie folgt beschreibt: «Das Maschinisch-Werden des Kapitalismus impliziert
einen Prozess der zunehmenden Verpflichtung und Selbstverpflichtung zur Teilnahme der
Teile. Dieser Imperativ der Involvierung, des Engagements und der Selbstaktivierung pragt
die Verstrickungen und umfassenden I nwertsetzungen im maschinischen Kapitalismus, ohne
klare Grenzen zwischen Rezeption und Produktion.»[1]

Esist eine Binsenweisheit, dass Kunstkritik nicht unabhéngig ist, dass es grundsétzlich kein
real existierendes Aussen gibt, dassjeder Mensch ein Homo mundanus (Wolfgang Welsch),
ein auf mannigfaltige Weise mit seiner Umwelt verwobenes Wesen, ist. Das bedeutet jedoch
auch, dass es kein Innen gibt, was die ganze Diskussion irgendwie hinfallig macht. Ob
unabhéngige Kritik existiert, ist de facto gar nicht so wichtig. Wichtig ist, dass sie einem
Willen zur Unabhéngigkeit Ausdruck verleiht und dadurch Dinge in Bewegung versetzt. Ich
mochte diesen Willen einen mythologischen nennen.

Der polnische Philosoph Leszek Ko?akowski hat Mythen in seinem Buch Die
Gegenwartigkeit des Mythos al's Geschichten interpretiert, die lehren, was einen Wert
darstellen soll. Sie seien unvermeidlich fur die Existenz aller menschlichen Gesellschaften.
Die mythische Erfahrung relativiere jede mogliche Erfahrung und beziehe sich auf Realitéten,
die keine logische Bindung mit der verbalen Beschreibung der Redlitdt eingehen. Mythen
schaffen fur Ko?akowski ein dem realen Werden enthobenes Paradigma, dem man im realen
Werden nacheifern kann.[2] So gibt es natlrlich keine Freiheit im romantischen Sinne, alleine
schon aufgrund unserer biologischen Abhangigkeiten. Aber wir sollten vielleicht doch frei
sein wollen — alles andere miindet in Defétismus. Sprich, der Mythos von Unabhangigkeit und
Autonomie erdffnet einen Moglichkeitsraum, der zwar nie ganzlich erflllt wird, der aber
zumindest a's Zwischenraum einen Keil zwischen uns und die Faktizitét treibt.

Inter-ligenz

Apropos Zwischenraum: Wenn es nicht so bildungsbiirgerlich und harmlos wie gleichzeitig
arrogant klange: Mir personlich wére ja eine intelligente Kunstkritik am liebsten, <intelligent>
im Sinne von <inter-legere>: eine zwischen den Zeilen lesende, Zwischenraume auslotende
und durchmessende Kritik, denn flr eine solche wére es selbstverstandlich, ja unvermeidlich,
Uber das Kunstfeld hinaus zu schauen, wie esin den sieben Thesen hiess, oder besser gesagt:
Siewurde feststellen, dass das Kunstfeld ohnehin besténdig in sich selbst Uiber sich selbst
hinauswéachst respektive langst gewachsen ist.


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_edn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_edn2

Spétestens seit der «Explosion der Asthetik» (Gianni Vattimo) im 20. Jahrhundert ist das
Kunstfeld inhérent transkiinstlerisch, von Kurt Schwitters Hufel sen-inkorporierenden
Merzbildern Uber Andy Warhols Business-Art oder Party-as-Art bis hin zur heutigen Artistic
Research, Relational Aesthetics oder «art without artists» (Anton Vidokle) und «artists
without art» (Brad Troemel). Auch Interdisziplinaritét war tGber weite Strecken der
Geschichte der Kunst eher die Regel als die Ausnahme, man denke nur an die Renaissance
oder an Arts and Crafts. Kritik sollte somit selbst <inter> und <trans sein, dasie sich,
insbesondere mit Blick auf die zeitgentssische, biennal ebefahigte, forschungskonforme oder
aktivistische Kunst, auf Trans- und Interph&nomene bezieht. Sprich, wer Uber Vito Acconcis
frihe Arbeiten schreibt, ohne die sexuelle Revolution der 1960er- und 1970er-Jahre
einzubeziehen, der schreibt nicht wirklich Uber Acconcis frihe Arbeiten. Wer wiederum Gber
Konkrete Kunst schreibt, ohne deren Einfluss auf Firmenlogos einzubeziehen, schreibt nicht
wirklich Uber Konkrete Kunst.

Wenn wir uns nicht blind, taub, stcumm oder dumm stellen, kénnen wir gar nicht anders, als,
Zitat aus dem Thesenpapier, «Momente des Dial ogischen, des Multiperspektivischen, des
Diskutierens und des Widerspruchs» im Kunstfeld zu registrieren. Imperativische
Forderungen wie «die Kritik muss solidarisch sein» oder «die Kritik muss streitbar sein»
ertibrigen sich dahingehend, wenn die Kritik nur intelligent ist, genauer gesagt: <Intelligenz
musste eigentlich <Inter-ligenz> heissen und Intellektuelle <Inter-lektuelle>.

Dividuum

Ein weiterer Punkt aus den sieben Thesen betrifft den Einbezug von Laien oder, wie es heisst,
«den Einbezug einer weiteren Offentlichkeit». In dieser Hinsicht, so meine ich, kdnnen wir
uns beruhigt zurticklehnen und die neuen Medien ihr Werk tun lassen. Es liegt nicht an uns,
den Kritikerinnen und Kritikern, in der Manier britischer Kulturpolitiker dem Volke die Hand
zu reichen und uns dem Community Building zu verschreiben. Das erledigen die Maschinen,
Medien und Algorithmen von selbst fir uns. Marshall McL uhan schrieb 1967: «Das Medium
oder der Prozess unserer Zeit — die elektronische Technologie — veréndert die Form und
Struktur sozialer Beziehungsmuster und alle Aspekte unseres Privatlebens. Es zwingt uns,
praktisch jeden Gedanken, jede Handlung und jede Institution, die bisher als
selbstverstandlich galten, zu Uberdenken und neu zu bewerten. Alles verandert sich —du,
deine Familie, deine Nachbarn, deine Ausbildung, deine Arbeit, deine Regierung, deine
Beziehung zu den anderen. Und die Veranderungen sind gravierend.»[ 3]

M cL uhans gegenwartsdi agnostische K ompetenzen erscheinen gerade heute unstrittig. Durch
die Digitalisierung und die sozialen Netzwerke hat die Kunstkritik, ohne dass es
Kunstkritiker/innen notwendigerweise beabsichtigt hétten, neue Formen und neue Funktionen
angenommen. Wenn ich vor zehn, flinfzehn Jahren einen Artikel verdffentlichte, war das
hochste der Feedbackgefiihle ein wiitender Leserbrief, mitunter auch ein lobender, oder ein
Anruf einer oder eines Bekannten. Heute indes verwandeln sich meine Artikel, so sie erst
einmal online sind, automatisch, ohne mein Zutun und ohne meine direkte Einwilligung, in
Koproduktionen. Sie werden in ihre Einzelteile zerlegt, mal hier, mal dazitiert —also: im
Idealfall, haufig werden sie naturlich einfach ignoriert —, sie werden aus dem Zusammenhang
gerissen und neu kontextualisiert, vor alem aber werden sie, so es der betreffende
Publikationsort zulasst, kommentiert.

Im Gegensatz zu einigen meiner Kollegen, die sich vor allem Uber rhetorische Tiefschlége,
V erbal aggression und Enthemmung im Netz beklagen, erachte ich die Kommentarfunktion
als einen klaren Gewinn fir die Kritik. Sie macht meine Kunstkritik besser, insbesondere


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_edn3

wennich siein einer Zeitschrift wie Die Zeit verdffentliche, wo Kommentare nach der
Onlinefreischaltung mdglich sind (viele Highbrow-K unstmagazine haben diese Funktion
nicht oder sourcen sie an ihre Facebook-Seiten aus). Seit es Kommentarfunktionen, seit es
Sharing-Buttons und Tweet-Optionen gibt, sehe ich meine Texte nicht mehr as
abgeschlossene Werke an, sondern as <Kon-Texte>, Uber dieich als Autor, wiewohl nicht tot,
keine volle Kontrolle habe. Ich erkenne in den Invektiven, in den Ergénzungen, in den
Korrekturen durch jene obskuren Leserinnen und Leser, denen ich nie personlich begegnet
bin, eine Form des Schreibens und vor allem auch des Kritisierens, das ich nicht
kommunitéres, nicht kollaboratives, sondern in Anlehnung an Raunig dividuelles Schreiben
nennen mochte.

In der klassischen Kunstkritik spielte die Vorstellung des autonomen Individuums, wie
erwahnt, eine wichtige Rolle: Eine Einzelne oder ein Einzelner féllte nach bestem Wissen und
Gewissen ein Urteil und kommunizierte dieses an ein ideal erwei se mindiges Publikum, das
alenfalls vermittels Leserbriefen darauf zu reagieren vermochte. In digitalisierten, vernetzten,
post- und transhumanen Zeiten indes ist aus dem Urteil ein <Nurteil> geworden. Erst einmal
online, wird Kritik in doppeltem Sinne geteilt und neu kontextualisiert. Wichtig dabel ist, dass
man sich seine Koautoren nicht aussuchen kann, dass man nicht tber sie verfugt. Man wird
weitergeschrieben. Man konnte soweit gehen, zu sagen, dass Derridas viel zitierter Urtext in
diesen Fallen tatsachlich verloren ist — die Kritik, das Urtell, die These existieren nicht langer
gesondert von den Reaktionen und sonstigen Einschreibungen anderer, vielmehr tellen sie
sich einen gemeinsamen, wenngleich virtuellen Raum und bilden ein dialektisches,
prozessuales Geflige. Die Zeitlichkeit kehrt zuriick in die Texte, das Urtell erscheint nicht
langer in Stein gemeisselt, sondern bildet einen Steinbruch, aus welchem besténdig Material
fur Erweiterungs- oder Konkurrenzbauten abgetragen wird. Somit prognostiziere ich, dass
Einzelkritiker in Zukunft weniger denn je den Ton angeben, sondern sich eher im Verbund
mit dem Chor der Kommentare, Klicks und Likes Gehor verschaffen werden — der
dauertweetende und marathonbloggende Jerry Saltz vom New Y ork Magazine ist ein gutes
Beispiel daflr: Er war erst in der individuellen Zeit zuhause und ist nun ein heftig umflatterter
Star der dividuellen. Mit einem nicht-kinstlerischen Beispiel gesprochen: Fur die
amerikanische Burgerrechtsbewegung der Nachkriegszeit war es das Wichtigste, wenige
zentrale Medien zu erreichen, es etwa auf das Cover des Time Magazine zu schaffen. Damit
war die Kritik wirksam geworden. Heute muss man auf einer Unzahl von Kandlen simultan
prasent sein, man muss sich dividuieren (lassen) oder besser gesagt: sich dem Dividuellen
aussetzen. Beziehungswei se muss man das natirlich nicht. In den meisten Féllen geschieht es
ohnehin.

Der Artikel basiert auf einem Vortrag prasentiert an der Tagung Engagiertes vermitteln.
Kunstpadagogik Kunstkritik Kunstvermittlung. Die Tagung wurde von der Forschungsgruppe
Kunst, Design & Offentlichkeit der Hochschule Luzern — Kunst & Design in Zusammenarbeit
mit dem Master of Artsin Fine Arts organisiert und von AICA — Association internationale
des critiques d’ art: Section suisse unterstiitzt.

[1] Raunig, Gerald. Dividuum. Maschinistischer Kapitalismus und molekul are Revolution.
Wien: Transversal Texts, 2015, 15.


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_ednref1

[2] Ko?akowski, Leszek. Die Gegenwartigkeit des Mythos. M iinchen: Piper-Verlag, 1973.

[3] McLuhan, Marshall und Quentin Fiore. Das Medium st die Massage. Stuttgart: Tropen,
2014, 8.

JORG SCHELLER

Jorg Scheller is an art scholar, journalist and musician based in Berne. Since 2012 he has been
lecturer in art history and art theory at the Zirich University of the Arts. Among the subjects
he focuses on in his research are bodybuilding, body culture and pop music. As an art critic he
isaregular contributor to the Stiddeutsche Zeitung, Schweizer Monat, frieze d/e and Die Zeit.
In 2016 he was awarded the ADKV-Art Cologne Prize for Art Criticism.

Jorg Scheller lebt als Kunstwissenschaftler, Journalist und Musiker in Bern. Seit 2012 ist er
Dozent fur Kunstgeschichte und Kulturtheorie an der Zurcher Hochschule der Kiinste. Er
forscht unter anderem zu den Schwerpunkten Bodybuilding, Korperkultur und Popmusik. Als
Kunstkritiker publiziert er regelméssig in der Stiddeutschen Zeitung, im Schweizer Monat, in
Frieze d/leund in Die Zeit. 2016 erhielt er den ADKV-Art-Cologne-Preis fir Kunstkritik.

Dieser Beitrag ist lizenziert unter der CC-BY-NC-ND Lizenz 4.0 International (Creative
Commons, Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitungen). In den Beitrag
integrierte Bilder und Videos sind nicht in der CC BY-NC-ND-Lizenz enthalten. Fur jegliche
Nutzung, die nicht durch gesetzliche Urheberrechtsausnahmen erlaubt ist, ist eine
Genehmigung der jeweiligen Urheberrechtsinhaber erforderlich.

doi.org/10.5281/zen0do.13930448


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_ednref2
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dividuelle-kunstkritik/pdf#_ednref3

