Brand-New-Life
Magazin fir Kunstkritik

www.brand-new-life.org
office@brand-new-life.org

Dissonanzen / Resonanzen

Queernessin der Kunstgeschichte als produktiver Storfaktor
Daniel Berndt, Susanne Huber

Queere Kunst und Kulturen erleben gegenwartig eine Konjunktur in popul &ren, akademischen
und musealen Kontexten. Queer kommt dabei vor allem als Label und Identitétskategorie zum
Einsatz, anstatt ein kritisches Potenzial zu mobilisieren, kontinuierlich in normativ angel egte
soziale Systeme und Organi sationsapparate zu intervenieren. Die Herausforderung
hegemonial legitimierter Ausschllisse und Hierarchien sollte jedoch im Vordergrund stehen.

CONMINTTY
~ DIERSITY




e ’-1'
1942

o o aer L L

& R T8 e :
Cover des Ausstellungskatal ogs zu Queer British Art 1861-1967

Anlasslich des 50. Jahrestages der teilweisen Entkriminalisierung méannlicher Homosexualitét
in England zeigte 2017 das Tate Britain die Ausstellung Queer British Art 1861-1967. Sie
prasentierte Werke, die in der Zeit zwischen 1861 und 1967 entstanden sind und sich, so der
Ankundigungstext der Ausstellung, auf «leshische, schwule, bisexuelle, trans- und queere
(LGBTQ) Identitaten beziehen».[1] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#al] Fir die
Kuratorin Clare Barlow fungierte die Nomination <queer> in diesem Zusammenhang als
Ausgangspunkt fir eine Revision der Kunstgeschichte und der Etablierung einer Leseweise
von Kunst, die die Beziehungen zwischen «same-sex or gender-variant desires, lives, cultures,


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a1

identities or perspectives» thematisiert.[2] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a2]
Abgesehen von einem umfangreichen Begleitkatal og, veroffentlichte das Museum zudem
zeitgleich den schmalen Band A Queer Little History of Art. Alex Pilcher beleuchtet darin die
Kunstgeschichte auch tber den britischen Kontext hinaus auf queere Inhalte und geht der
Frage nach, wie Kunst «Queeres» und «Queerness», das heisst von der Norm abweichende
Formen der Sexualitét, Erotik, Geschlechteridentitéten und Ausdrucksweisen, verhandelt.[3]
[/b-n-1-de/di ssonanzen-resonanzen/pdf#a3]

Die Tatsache, dass ein nur wenige Jahrzehnte zuvor sowohl moralisch geéachteter als auch
juristisch sanktionierter Gegenstand nun von einer Institution eines burgerlichen Kunst- und
Kulturdiskurses affirmiert wird, vermag manchen eine breitere Anerkennung sexuell und
geschlechtlich diverser Positionen signalisieren. Vor allem machen die Ausstellung und die
im Zuge dessen erschienenen Publikationen jedoch deutlich, dass die adjektivische
Verwendung des Begriffs <queer> mittlerweile als eine Art Genrebezeichnung in der
Kunstwissenschaft, Kunstvermittlung und dem Kunsthandel eingesetzt wird, ohne dass er eine
stérkere Differenzierung erfahrt. <Queer> fungiert dabei als Label, um damit ebenso
kategorisch wie breit gefasst Werke von Kuinstler*innen zu erfassen, die sich einerseits als
gueer identifizieren oder die andererseits riickwirkend bis posthum auch oft trotz mangelnder
entsprechender Bekenntnisse durch die Kinstler*innen selbst, etwa basierend auf
biografischen Details, als queer erachtet werden. Vor alem wird mit «queer> jedoch solche
Kunst bezeichnet, die sich der Darstellung <queerer> Inhalte widmet. Eine solche Bestimmung
wird in der Regel fir jene Motive geltend gemacht, die sich nicht unmittelbar in eine
heteronormative Matrix aus Korper- und Geschlechterpolitiken einfligen. Zentral haben sich
hierbel historisch etwa Formen der Sichtbarmachung erwiesen, die vor allem aufgrund ihrer
sexuellen Orientierung oder geschlechtlichen Identitét marginalisierte Personengruppen
reprasentieren, das heisst innerhalb der normativen Regierungsformen einen Korper, eine
Stimme, mithin eine Subjektivitéat ausserhalb der hegemonialen Protokolle artikulieren sollen.

Im Gegensatz zu diesen Bemihungen einer konkreten Definierbarkeit wird jedoch in vielen
Beitrégen zur Queer Theory betont, dass das entscheidende Charakteristikum des Queeren
gerade seine Widerstandigkeit gegeniiber festen Zuschreibungen sei. Fir Eve Kosofsky
Sedgwick etwa bezeichnet «queer> «the open mesh of possibilities, gaps, overlaps,
dissonances and resonances, |apses and excesses of meaning when the constituent elements of
anyone’' s gender, of anyone’ s sexuality aren’t made (or can’t be made) to signify
monolithically».[4] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#ad] Judith Butler verhandelt queer
als ein diskursives Feld zuweilen unvereinbarer Positionen, «a site of collective contestationy.
[5] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#ab] Und flr José Esteban Mufioz ist <queerness
gar ein ldeal zustand, der noch nicht erreicht wurde.[6] [/b-n-I-de/dissonanzen-
resonanzen/pdf#af]


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a2
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a3
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a3
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a4
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a5
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a6
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a6

——r

UNIVERSITAT ZURICH AN ORILINE WORKSHOP l1 . 4'"“5'“DEEE“HEF| 2020

T

_.@EER PERSPECTIVES
AND ART HISTO
o AWORKESHOP WITH CONTRIBUTIONS BY

ASHKAN SEFAHVAND, DAVID GETSY,
DEREK CONRAD MURRAY, DIYI TAN, KATRIN KOBPERT,

: _..»'-
l.- E i’.l REM#L‘.‘N&‘LT:"LNURE\*’LTEWZ

Ankindigung Ambilvalent Work* s Workshop Ze chnung von lzidoraL. LETH E

Angesichts dieser Diskrepanz stellt sich die Frage, inwiefern sich die Bezeichnung <queere
Kunst> Uberhaupt als tragfahig erweisen kann. In dem Workshop Ambivalent Work* s. Queere
Per spektiven und die Kunstgeschichte,[ 7] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a7] den wir
im Dezember 2020 an der Universitét Ziarich online gemeinsam mit Christian Liclair und
Fiona McGovern veranstalteten, sollten genau diese Probleme diskutiert werden. Wie kann
eine solche Kategorisierung mit der diskursiven, von Ambivaenz, Ambiguitat und
Potenzialitat gepragten Dynamik, die <queer> und <queerness laut Autor*innen wie
Sedgwick, Butler und Mufioz ausmacht, in Einklang gebracht werden? Wie kam es zu einer
scheinbar so selbstverstandlichen Verdichtung? Wie konnte sexuelle Orientierung oder

I dentitét zu einem veritablen Genre avancieren, das Uber historische, geografische, kulturelle
und ideol ogische Grenzen hinweg einen vermeintlich klar bestimmbaren Gegenstand
formiert? Welche Konsequenzen hat diese Institutionalisierung sowohl fir die entsprechenden
Objekte als auch ihre Rezeption? Und setzt die Auseinandersetzung mit sogenannter queerer
Kunst zugleich eine queere Kunstgeschichte, das heisst eine Betrachtung und Analyse aus
dezidiert queerer Perspektive, voraus?

Alsin der Kunstgeschichte aktiv und institutionell involvierte Praktiker*innen schien uns,
wenn nicht die Klarung solcher Fragen, doch ihre bewusste Problematisierung unerlasslich.
Sind wir Tell einer akademischen Domestizierung des Queeren, oder kdnnen wir seine
Potenzial e nicht-normativer und gegenhegenmonialer Dynamiken mit in eine Disziplin
tragen, die sich traditionell zwar sensibel fur politische Implikationen von Kunstwerken gibt,
die eigene Komplizitét jedoch haufig Ubersieht (oder ignoriert)? Angefangen bei einem lange
hochst elnseaitigen Geschlechterverhéltnisin der Besetzung der Lehrstihle Gber die Blindheit
gegenuber sozialen Markern wie Geschlecht, <race> und Klasse bis hin zur weit verbreiteten
Nichtanerkennung einer westlichen Dominanz, rassistischen Konventionen und Quellen
sowie eines kolonialen Erbes, dessen Unrecht bis heute fortwirkt, muss sich eine queere
Haltung fUr uns auch in der Kunstgeschichte Interventionen gegen diese Ausschliisse und
Hierarchien leisten. Der Workshop nahm seinen Titel zum Programm, die taktische
Instabilitét des Queeren auch als methodische Perspektive zu erkunden.

Hinweise darauf, wie diese Ausweitung der Wissensordnungen und
Untersuchungsgegenstande interpretiert werden kénnte, vermag jedoch auch das historische
Beispiel feministischer Interventionen in die Kunst- und Kulturdiskurse geben. Eslohnt sich


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a7

daher, mogliche Parallelen zwischen diesen beiden Phanomenen zu erkunden, um die
Potenziale, aber auch Konflikte eines solchen Ereignisses zu erkennen.

Alsformierend fur den Begriff <queere Kunst> werden in den gangigen Narrativen
insbesondere Werke angeftihrt,[ 8] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a3] die wahrend der
AIDS-Krise in den spéten 1980er-und friihen 1990er-Jahren entstanden sind. Besondersim
nordamerikanischen Raum hatten es sich Kinstler*innen und Kollektive wie Gran Fury,
Group Materia und General Idea zur Aufgabe gemacht, unter anderem mittels Strategien des
Agitprop die Verheerungen der Epidemie sichtbar zu machen sowie die 6ffentliche
Aufmerksamkeit auf die politischen Misssténde im Umgang damit zu richten. Zu dieser Zeit
erfuhr das Wort <queer> eine grundlegende Neubewertung. Was vormals as Beleidigung und
abwertende Bezeichnung fir jegliche Abweichung von den dominanten Normen einer cis-
gender und heterosexuellen Mehrheit galt, geriet nun, mehr noch a's eine selbstbestimmte
Bezeichnung fir sexuelle Orientierung oder geschlechtliche Identitdt, zum Ausdruck einer
politischen und aktivistischen Haltung, die sich gegen heteronormative Setzungen richtet und
programmatisch geschlechterspezifische Dichotomien unterminiert.[9] [/b-n-1-
de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a9]

Die Bezeichnung «queere Kunst> beschrankt sich in ihrem weitldufigen Gebrauch jedoch nicht
nur auf Gegenwartskunst oder kiinstlerische Projekte seit der Aneignung und Umwertung von
Queer. Mit ihr werden oft auch — die Ausstellung Queer British Art 1861-1967 ist hierfir das
beste Beispiel — scheinbar reibungslos kunsthistorische Epochen- und Genregrenzen
transzendiert und eine imaginére Gemeinschaft vermeintlich Gleichgesinnter hergestellt.
Dabel wird deutlich, dassim Umgang mit dem Begriff <queer> eine konkrete methodische
Reflexion haufig auf der Strecke bleibt. Queer wird in Bezug auf die Kunst und
Kunstler*innen vor allem als Deckelbegriff und Identitétskategorie und weniger hinsichtlich
seines kritischen Potenzial s produktiv gemacht, um in normativ angelegte soziale Systeme
und Organisationsapparate zu intervenieren. Diese Art Intervention, diein erster Linie eine
kontinuierliche Herausforderung und Ausweitung dessen markiert, was hegemonial
legitimiert ist beziehungsweise die daraus resultierenden Ausschliisse und Hierarchien
problematisiert, sollte jedoch im Rahmen der Auseinandersetzung mit Kunst und
Kunstgeschichtsschreibung aus queerer Perspektive im Vordergrund stehen. Obwohl sich
Kultur-, Literatur-, Film- und Theater- sowie Sozialwissenschaftler*innen bereits seit den
1990er-Jahren auf queere Theorien beziehen, um reprasentati onspolitischen Fragestellungen
im Hinblick auf die Normierung von Korper und Subjektivitét nachzugehen, steht die
Kunstgeschichte dem bis heute noch um einiges nach.

Auf diesen Umstand hat Amelia Jones bereits sehr deutlich hingewiesen.[10] [/b-n-I-
de/dissonanzen-resonanzen/pdf#al0] Sie spricht sich zudem fir eine dezidiert queer-
feministische Kunstgeschichtsschreibung aus, die mitreflektiert, wie Geschlecht, Gender und
Sexualitét die gesellschaftlichen Machtverhdtnisse und somit auch massgeblich die
Produktions- und Rezeptionsbedingungen von Kunst mitbestimmen: «Sex/gender
identifications are not in this framework peripheral or secondary concerns. Nor are they
prioritized as somehow more important or more foundational than other modes of
identification such as class or race/ethnicity (these are all co-congtitutive). And no art making,
viewing, interpretation, historicization, collecting, marketing, or exhibition of art occurs
outside these matrices of power.»[11] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#all] Fur Jones
muss eine mit queeren Theorien verschrankte Kunstgeschichte vor allem an die Leistungen
der feministischen Kunstgeschichte ankniipfen, indem sie ebenfalls danach strebt, strukturelle
Sexismen aufzudecken und alternative Darstellungsformen zu befordern.

Seit den 1970er-Jahren waren Kunsthistorikerinnen wie Griselda Pollock, Linda Nochlin,
Rozsika Parker, Arlene Raven, Lucy Lippard oder im deutschsprachigen Raum etwa Gislind


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a8
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a9
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a9
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a10
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a10
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a11

Nabakowski, Daniela Hammer-Tugendhat, Silvia Eiblmayr, Irene Below und Katharina
Sykora aktiv an der Etablierung einer feministischen Kunstwissenschaft beteiligt, indem sie
die Werke von zeitgentssischen Kinstlerinnen ebenso wie die des klassischen
kunsthistorischen Bestandes systematisch innerhalb eines feministischen Bezugsrahmens
analysierten. Patriarchale Strukturen in den traditionellen Werturteilen und &sthetischen
Konventionen sowohl offenlegend als auch ihre Autoritét aushohlend, untersuchten sie nicht
nur die Formsprachen feministischer Kunst, sondern auch die Bedingungen des westlichen
Kanons im Hinblick auf den Ausschluss weiblicher* Positionen. Sie entwickelten Methoden,
anhand derer nicht nur die Effekte patriarchaler Machtapparate in den historischen Werken
nachvollziehbar, sondern auch neue Massstébe fir gegenwartige und kiinftige
Kunstproduktionen entworfen wurden. Dazu z&hlt unter anderem, der Naturalisierung eines
genialischen Kinstlersubjekts ein kontextbasiertes Model | kiinstlerischer Produktion
entgegenzustellen. Vermeintlich ausserésthetische Kriterien wie die Kategorien von
Geschlecht, Klasse und <race> miissten demnach jedoch nicht nur in die Werkanalysen
integriert werden, sondern zusétzlich auf ihre entsprechenden sozialen Funktionsweisen
hinterfragt werden, die in der Herstellung von Differenz liegen. Damit einher gingen
Forderungen, sowohl in produktions- wie rezeptionsasthetischer Hinsicht Abstand zu nehmen
von der Annahme eines universalen und damit mannlich markierten Subjekts sowie die aktive
Rolle von Kunst und visueller Kultur bei der Herstellung und Aufrechterhaltung von
hierarchisch angelegten gesellschaftlichen Strukturen anzuerkennen: «Understanding of what
specific artistic practices are doing, their meanings and socia effects, demands therefore a
dual approach. First this practice must be located as part of the social struggles between
classes, races and genders, articulating with other sites of representation. But second we must
analyse what any specific practice is doing, what meaning is being produced, and how and for
whom.»[12] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#al2] <Reprasentation> wurde zum
politischen Konzept und Gegenstand der Kritik. Instrumente und Motive wie beispielsweise
der von Laura Mulvey aus den Filmwissenschaften in die Diskussion eingebrachte <male
gaze> lieferten zentrale hermeneutische Direktiven, um die soziopolitischen Wirkungsweisen
visueller Objekte zu ermitteln.

Jedoch vermochte die feministische Kunstgeschichte nicht, das Problem normierender
Strukturen grundlegender zu erfassen. Mit einem Fokus auf die Kategorie des Geschlechts,
innerhalb derer die ko-produktiven, normativen V oraussetzungen von Sexualitét nicht erfasst
werden, das heisst, die Analysen nach wie vor innerhalb einer heterosexuellen Matrix situiert
sind und das entsprechende Konstrukt der Zwangszweigeschlechtlichkeit nicht hinterfragt
wird, erwiesen sich feministische Ansétze spatestens ab den 1990er-Jahren fir queer-
informierte Projekte a's nicht weitreichend genug. So stellt sich auch fir Jones die Frage, ob
feministische und queere Anliegen sich eigentlich miteinander vereinbaren lassen und
«whether feminist visual theory and feminist art history might be incompatible with the
processual and anti-essentializing thrust of queer theory».[13] [/b-n-I-de/dissonanzen-
resonanzen/pdf#al3] Sie kommt jedoch zu dem Schluss, dass queere Perspektiven notwendig
sind, um grundlegende Annahmen und Kategorien der feministischen Theorie, wie «die Fraw,
«<das Weibliche> sowie <den mannlichen Blick> in ihrer generalisierenden Form aufzubrechen
und kritisch zu reflektieren.[14] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#al4]


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a12
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a13
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a13
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a14

COMMUMITY
&
. DIERSITY

Ashkan Sepahvand in Vika Kirchenbauers WELCOME ADDRESS (2017), Installationsansicht, Courtesy
die Kunstlerin und Schwules Museum

Wichtige Impulse fur die Etablierung einer queer-feministischen Kunstgeschichte kamen seit
den 1990er-Jahren, abgesehen von Amelia Jones, vor allem aus den Performance Studies und
transdisziplindr ausgerichteten Studien, die sich im weitesten Sinne mit visuellen Kulturen
beschéaftigen. Jennifer Doyle, Jonathan Flatley und José Esteban Muiioz, die alle bei
Sedgwick promovierten, regten zum Beispiel mit der Tagung Pop Out. Queer Warhol und
dem 1996 dazu erschienenen Band erstmals dazu an, das Werk Andy Warhols aus einer
kritischen queeren Sichtweise zu untersuchen.

In seiner 1999 veroffentlichten Monografie Disidentifications widmet sich Mufioz der
Analyse von Kunst performativen Charakters unter dem Gesichtspunkt der Subjektbildung
und Michel Pécheux’ Konzept der Disidentifikation.[15] [/b-n-I-de/dissonanzen-
resonanzen/pdf#al5] Er fokussiert dabei auf queere BIPoC Kinstler*innen (darunter Jean-
Michel Basquiat, Isaac Julien, Felix Gonzalez-Torres und Vaginal Davis), um darzulegen, wie
sie, ausgeschlossen von einer weissen Heteronormativitét, disidentifikatorische Strategien
anwenden, die gleichzeitig an, mit und gegen bestehende soziokulturelle Bedingungen und
die durch sie produzierten Stereotypen arbeiten. Mufioz zufolge erméglicht der Prozess der
Disidentifikation Kunstler*innen, auf die kulturellen Codes des Mainstreams zu reagieren und
sich diesein einer Weise zu eigen zu machen, die einerseits ihre eigene Position starkt und
anderseits etablierte Normen untergrabt.

Neben Beispielen aus der Literatur, dem Kino und der Popkultur bezieht sich Jack Halberstam
in seinem Buch In a Queer Time and Place (2005) auch auf Werke von Kinstler*innen wie
Del LaGrace Volcano, Jenny Saville, Eva Hesse und Shirin Neshat, um Représentationen von
Transkorpern zu beleuchten. Ihn interessiert dabei vor allem das Wechsel spiel zwischen
Mehrdeutigkeit und Lesbarkeit, etwas, das David Getsy auch unter dem Begriff «queer
abstraction» erfasst. In seinen «Ten Queer Theses on Abstraction» legt Getsy dar, dass queere
Abstraktion weder as eine Art Stil, Ikonographie noch al's eine kiinstlerische Bewegung
aufzufassen sei. Es sollte darunter eher die Art und Welse verstanden werden, wie sowohl


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a15
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a15

Kunstler*innen al's auch Betrachter*innen Abstraktion an eine queere Sichtweise gekniipft
erzeugen oder wahrnehmen. Fir Getsy kann Abstraktion einerseits eine Form des
Widerstandes gegen eine potenziell verletzende, da mit Uberwachung und Kontrolle
einhergehende, Sichtbarkeit sein. Anderseits sind Abstraktionen ihm zufolge pradestiniert,
durch queere Lesaweisen erschlossen zu werden: «Many abstractions contain inadvertent
logics and sites of cathexis for queer viewers looking for ways to see otherwise.» Woraufhin
er weiter konstatiert: «[QJueer possibility can be located (as well as hidden) anywhere.»[16]
[/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#al6] In diesem Sinne widmet er sich in Abstract
Bodies. Sixties Sculpture in the Expanded Field of Gender (2015) auch der Analyse von
Werken heterosexuell ausgewiesener Kunstler wie David Smith, Dan Flavin und John
Chamberlain hinsichtlich darin verhandelter Fragen der Geschlechtszuordnung sowie der
Instabilitéten von Geschlecht und Sexualitét. Fir ihn stellt der Grad der Abstraktion ihrer
Werke und deren Abkehr vom Anthropomorphismus zugleich eine Auseinandersetzung mit
der Transformierbarkeit sowie den Méglichkeiten einer nicht-bindren Definition des
Geschlechts dar. Den Vorwurf des Hineininterpretierens kann er im Verlauf seiner
Argumentation eloquent mit Bezug auf personliche Aussagen und Archivmaterial der
jewelligen Kinstler*innen (neben den genannten Kiinstlern widmet Getsy auch Nancy
Grossman ein Kapitel) konterkarieren. Er mochte damit nicht zuletzt zeigen, dass den
«anxieties about <reading into>» ein «defensive and pernicious desire to uphold the
normative» zugrunde liegt.[17] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#al7]

Im deutschsprachigen Raum fallt eine erste Konjunktur queerer kunst- und
kulturwissenschaftlicher Ansétze zeitlich zusammen mit der Einfihrung der Visual Culture
Studies beziehungswei se den Bildwissenschaften. Diese Koinzidenz hatte folglich einen
wesentlichen Einfluss auf die Ausdifferenzierung des Feldes. Wichtige Beitrége zur
Etablierung queerer Fragestellungen im Rahmen einer kunst- und kulturwissenschaftlichen
Gender Studies leistete Barbara Paul, die in Publikationen wie un/verblimt. Queere Politiken
in Asthetik und Theorie (2014) und Mehr (wert) queer. Visuelle Kultur, Kunst und Gender -
Politiken (2009) queere politische Positionen und deren Asthetiken verhandelt. Zentrale
Ansdtze, queere zeitgendssische Kunstproduktionen sowie die Thesen Judith Butlers schon
frih in die deutschsprachigen kulturwissenschaftlichen Diskussionen einzubringen, lieferte
dartiber hinaus die Philosoph*in und Queer-Theoretiker*in Antke Engel. Mit der Griindung
des Ingtituts fir Queer Theory (iQt) 2006 realisierte Engel die Institutionalisierung eines von
den bestehenden akademischen Institutionen beharrlich ausgeschlossenen Diskursfeldes.
Wahrend sie in ihrer Monografie Bilder von Sexualitat und Okonomie. Queere kulturelle
Politiken im Neoliberalismus (2009) das Verhaltnis von Sexualitét und neoliberaer
Okonomie auslotet, untersucht der von ihr gemeinsam mit Jess Dorrance herausgegebene
Band Bossing Images. Die Macht der Bilder, queere Kunst und Politik (2012) konkret die

M achtbeziehungen zwischen Bildern, ihren Produzent* innen und Betrachter*innen. Dabel
wird auch die Frage danach, was queere Kunst eigentlich sei, programmatischer darauf
ausgerichtet, was sie bewirken kann. Zwischen kunstwissenschaftlicher Untersuchung und
kinstlerischer Produktion lassen sich dartiber hinaus die Studien von Renate Lorenz
lokalisieren. In Queer Art. Freak Theory entwickelte Lorenz anhand der intensiven
Diskussion von Kunstwerken und ihren konkreten &sthetischen Qualitéten eine systematische
Methodik zur Analyse von queeren Kunstproduktionen. Lorenz schlagt im Zuge dessen einen
anderen Weg vor als die stérker reprasentationskritisch angel egten Untersuchungen.
Insbesondere die Verschrénkung abstrakter Formen und Figuren mit den politischen
Dimensionen von Sexualitét, Korper und Identitéten eroffnet in ihren Werklektiren
unvorhergesehene Moglichkeiten, queere Interventionen nicht allein auf einer inhaltlichen,
sondern dartiber hinaus auf einer formalen und materiellen Ebene nachzuvollziehen. An der
Schnittstelle zur Bildwissenschaft dominieren jedoch solche Ansétze, die sich starker mit den
Gegenstanden und Phanomenen der visuellen Kultur aus einer reprasentationskritischen


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a16
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a16
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a17

Perspektive auseinandersetzen. Ein weiteres Beispiel dafur wére Johanna Schaffers
Untersuchung zu den Ambivalenzen der Schtbarkeit. Schaffer beleuchtet darin den auchin
gueeren Zusammenhangen haufig unkritisch zitierten Imperativ der Sichtbarkeit und fragt,
wie gesellschaftlich minoritére Positionen visuell in Erscheinung treten konnen, ohne die
vorangegangenen Ausschltisse und Marginalisierungen zu reproduzieren. Sie verhandelt hier
kinstlerische Projekte ebenso wie Phdnomene der Populérkultur, um die unterschiedlichen
Register des Visuellen zu erfassen und ebenso Ausschllissen entgegenzuwirken, die
insbesondere aus dem disziplindren Zusammenhang der Kunstgeschichte heraus
aufrechterhalten wirden.[ 18] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#al8]

Aykan Safoglu Kirik Beyaz Laleler (Off-White Tulips) (2013), HD, Farbe und Ton, 24 min, Videostill,
Courtesy der Kiinstler

Aktuell stellt sich die Lage etwas anders dar. Im deutschsprachigen Raum sind mittlerwelle
einige (Junior-)Professuren und Positionen im Mittelbau der Kunst- und Kulturwissenschaften
mit Wissenschaftler* innen besetzt, deren Arbeit an queeren Ansédtzen ausgerichtet ist. Von
Ausschliissen kann anscheinend nicht mehr die Rede sein: Aus der Studierendenschaft wird
steigendes Interesse an queeren Themen und L ehrveranstaltungen signalisiert, und
Universitéten wie Forschungsforderungen unterstiitzen Projekte mit queeren
Themensetzungen und Problemstellungen. Neben der grundsétzlicheren Frage, ob ein
dezidiert gegenhegemonial angelegtes Projekt innerhalb konventioneller Wissensinstitutionen
tatséchlich glaubwirdig verfolgt werden kann, scheinen die Zielsetzungen —wie bei alen
heterogenen Strémungen — nicht immer klar umrissen zu sein. Geht es tatséchlich in erster
Linie um die Etablierung aternativer Zugange an ebenso nicht-konventionelle Objekte und
Phanomene des Kulturellen, oder riskiert der Beitrag zur Sichtbarkeit queerer Positionen
unweigerlich ihre Normalisierung, ihre Vereinnahmung durch einen hegemoniaen Kanon und
damit nicht zuletzt auch ihre Einspeisung in ein kapitalistisches Wertesystem?

Dass es nicht ausreicht, lediglich bislang Gbersehene oder ausgeschlossene Positionen in den
Kanon der Kunstgeschichte respektive Kunstwissenschaften mitaufzunehmen und allein auf
eine quantitative Vielfalt und Diversitét zu setzen, darauf wiesen bereits Griselda Pollock und
Rozsika Parker hin. In einer historisch ganz dhnlichen Situation, einem Punkt, an dem
dominante Wissensordnungen grundlegend infrage gestellt und ihre ideol ogische

L egitimation durch feministische Initiativen briichig wurde, riefen die Autorinnen dazu auf,
Uber die Ebene der Gegensténde hinauszugehen und die den Ausschllissen zugrunde


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a18

liegenden epistemol ogischen Strukturen der Disziplin radikal infrage zu stellen. Das betrifft
sowohl ihre Methodiken a's auch die Formen der Darstellung selbst, noch mehr jedoch die
Frage, inwiefern das Konstrukt <Disziplin> Gberhaupt denk- und praktizierbar ist. Vielleicht
noch vor einer vollstandigen Aufgabe von Fachgrenzen steht die kritische
Auseinandersetzung mit ihren Implikationen. Dass eine Disziplin nicht neutraler Grund,
sondern unmittelbar an den herrschenden Wissens- und Wahrheitsproduktionen beteiligt ist,
betonte auch Griselda Pollock: «Art history itself isto be understood as a series of
representational practices which actively produce definitions of sexual difference and
contribute to the present configuration of sexual politics and power relations. [...] Asan
ideological discourseit is composed of procedures and techniques by which a specific
representation is manufactured.»[19] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#al9] Die einst
aggressiv gefuihrten Debatten um disziplindre Grenzen zwischen Kunstgeschichte,
Bildwissenschaften und Visual Culture Studies haben sich in den vergangenen Jahren
moglicherweise nicht zuletzt generationell bedingt beruhigt. Nicht ertibrigt jedoch haben sich
die von Pollock gestellten Auftrage an die Wissenschaftler*innen. Im Gegentell, die bereits
damals limitierte Reichweite der von privilegierten weissen, straighten Feministinnen der
Mittel schicht getragenen Bewegung muss ebenso entschieden benannt werden wie deren
Ausschltsse konsequent offenzulegen sind. Insofern gilt es weniger, an die historischen
feministischen Initiativen anzuschliessen, als von ihnen zu lernen.

Eine queere Kunstgeschichte, um den disziplindren Rahmen provisorisch as Problemfeld
abzustecken,[20] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a20] steht vor der Herausforderung,
Ansdtze zu entwickeln, die hegemonialen Strukturen des Diskurses aufzudecken und diesen
Strukturen aktiv entgegenzuwirken. Dies bedeutete zudem, Queer nicht allein als Marker fir
nicht-normative sexuelle I dentitdten, Praktiken und Orientierungen zu begreifen, sondern als
Instrument, die machtvollen Wirkungswei sen bestehender Normen auf einer breiten
gesellschaftlichen Basis intersektional zu analysieren und zu kritisieren. Beschrénkten sich
die kunsthistorischen Untersuchungen, die in Verbund mit Agenden der Gay and Lesbian
Studies ab Ende der 1980er-Jahre vor alem in den USA durchgefihrt wurden, zunachst noch
Uberwiegend darauf, Werke auf visuelle Codes homoerotischen Begehrens zu beleuchten,
muisste sich eine queere Kunstgeschichte dezidiert as ein produktiver Storfaktur herausbilden,
damit Queer in Verbindung mit Kunst nicht als generisches, mainstreamtaugliches und nicht
zuletzt vermarktbares Etikett erstarrt.

Ankindigung Ambilvalent Work* s Workshop


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a19
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a20

Der bereits erwahnte Workshop Ambivalent Work* s unternahm einen weiteren Schritt, solche
Stérungen zu provozieren. Die Beitragenden, Kinstler*innen und Wissenschaftler*innen
stellten ein breit gefachertes Spektrum moglicher queerer Auseinandersetzungen mit Kunst
und ihren Kontexten zur Diskussion untereinander und mit dem Publikum. Ashkan
Sepahvand beispielsweise inszenierte eine Art Meditation tber seine Erfahrungen als Kurator
einer Ausstellung im Schwules Museum, die eine postkoloniale A useinandersetzung mit der
Sammlung des Hauses initiieren sollte. Trotz der inhaltlichen Ausrichtung der Ausstellung
war Sepahvand, so wurde in seiner Prasentation deutlich, wahrend ihrer Organisation immer
wieder damit konfrontiert, dass das Museum selbst kaum oder nur bedingt dazu bereit war,
seine eigenen institutionellen Setzungen in dieser Hinsicht kritisch zu hinterfragen. Rena Onat
hingegen unterzog mittels der Begriffe des <Un-Archiving> und des <Transhistorischen
Dialogs Aykan Safoglus Videoarbeit Kirik Beyaz Laleler (Off-White Tulips) (2013) einem
Close Reading, um aufzuzeigen, wie mit Kunst ein <Empowerment> von Queers of Color
durch die Bezugnahme auf Protagonist*innen aus friiheren Bewegungen sowie den
Aktivismus und Widerstand gegen Rassismus und Heterosexismus ermoglicht werden kann.
Diyi Tan wiederum machte auf die Probleme aufmerksam, die eine unmittelbare Ubertragung
des in einem westlichen Entstehungskontext verankerten Begriffkonzepts <queer> in andere
kulturelle und geopolitische Konstellationen mit sich bringt. Und Renate L orenz fiihrte unter
dem Programm eines <Transing Abstraction> mit der Figur des <Objekt*> (Objekt Asterisk)
eine Unterscheidung zwischen Objekt und Ding ein, um so den Prozess des Werdens
(<Becoming») a's Alternative zu oppositionellen Denkmodellen stark zu machen. Queerness
wird so a's kreatives Beziehungsgeflecht gedacht, anstatt rein antagonistisch zu operieren.

Im Verlauf der Diskussionen im Rahmen des Workshops wurde klar, dass eine queere
Kunstgeschichte die dem Queeren inhérente Dynamik bestéandig am Laufen halten misste, um
kunsthistorische Methoden gezielt hinsichtlich einer Kritik an hegemonialen Strukturen
auszurichten. Sie sollte weder ausschliesslich den Politiken der Sichtbarkeit und
Sichtbarmachung verschrieben sein noch sich von einem neoliberalen Strang der
Identitatspolitik vereinnahmen lassen. Konkurrierende und mitunter widerspriichliche Ansétze
verfolgend, msste diese Kunstgeschichte sich zum einen in Opposition zu den dominanten
Stromungen der etablierten kunsthistorischen Wissensproduktionen stellen und damit zum
anderen dem Ubergehen marginalisierter Positionen in der Kunstgeschichtsschreibung
vorbeugen und entgegenwirken. Neben den Kategorien Geschlecht, Gender und sexuelle
Orientierung mussten in diesem Zusammenhang auch andere Faktoren sozialer Ungleichheit
und Diskriminierung wie Ableismus oder ethnische und soziale Herkunft beriicksichtigt
werden. Eine Hauptprémisse sollte dabei jedoch immer bleiben, dass die asthetischen
Evidenzen der Kunstwerke dem theoretischen Referenzrahmen nicht nachgeordnet werden,
um zu vermeiden, dass die Kunst zu einem Nebengedanken wird beziehungsweise zu einer
[lustration theoretisch motivierter und fundierter Uberlegungen verkommt. Eine methodisch
reflektierte queere Kunstgeschichte musste die explizite Beschaftigung mit den
Besonderheiten visueller Représentation sowie der spezifischen Rezeptions- und
Produktionsbedingungen von Kunst stérker konterkarieren, um somit die inh&rent
ambivalenten Strukturen a?sthetischer Artikulation zur Prioritdt zu machen. Ambivalenz
bezeichnet in diesem Sinne nicht Beliebigkeit oder Indifferenz, sie steht vielmehr fu?r die
(queere) Potenzialita? von unvorhergesehenen, vielfachen Identitdten und Interpretationen.

[1] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#bl] Ankindigungstext, zitiert nach
https://www .tate.org.uk/whats-on/tate-britai n/exhibition/queer-british-art-1861-1967
[Ubersetzung DB und SH].

[2] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b2] Queer British Art. 1861-1967, Ausst.-Kat.,


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b1
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b2

hrsg. von Clare Barlow / Tate Britain, London 2017, S. 11.

[3] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b3] Alex Pilcher, «Introduction», in: A queer little
history of art, London 2017, S. 11-17, hier S. 13 f. Abgesehen von diesem Band, erschienen
in den letzten zehn Jahren einige weitere U?berblicksba?de zu queerer Kunst, wie etwa der
Ausstellungskatalog Art after Sonewall: 1969-1989, Columbus Museum of Art, Ohio 2019;
die von Catherine Lord und Richard Meyer herausgegebene Publikation Art & Queer Culture
(London: Phaidon, 2019) oder der von Christiane Erharter und anderen herausgegebene
Katalog Pink Labor on Golden Streets: Queer Art Practices (Berlin: Sternberg, 2015).
Allerdings tragen diese Publikationen nur marginal zu einem differenzierten Versta?ndnis des
Begriffes queer in Bezug auf die Kunstgeschichtsschreibung bei. Dieser wird hier zumeist als
U?berkategorie fu? Arbeiten benutzt, die entweder von sexuell marginalisierten
Ku?nstler*innen produziert wurden oder sexuelles Begehren beziehungsweise sexualisierte
Ko?rper jenseits der Heteronorm visualisieren.

[4] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b4] Eve Kosofsky Sedgwick, Tendencies, New
York 1994, S. 7.

[5] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b5] Judith Butler, Bodies that matter, New Y ork
1993, S. 228.

[ [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b6] 6] José Esteban Mufioz, Crusing Utopia. The
Then and There of Queer Futurity, New York 2009, S. 1.

[7] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b7] Vortragende Teilnehmer*innen des
Workshops waren Ashkan Sepahvand, Diyi Tan, Rena Onat, David Getsy, Renate Lorenz und
Katrin Koppert. Wir danken an dieser Stelle nochmals Nadine Jirka und Sabine Bradel fur
ihre Unterstiitzung bei der Vorbereitung des Workshops. Siehe hierzu:
https.//www.khist.uzh.ch/static/ambivalent-works/.

[8] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b8] Siehe hierzu etwa David Getsy,
«Introduction//Queer Intolerability and its Attachments», in: Queer [ Documents of
Contemporary Art], hrsg. von ders., London / Cambridge / Mass. 2016, S. 12—-23.

[9] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b9] In Resonanz mit dieser aktivistischen
Aneignung und Umwertung pragte Teresa de Lauretis den Begriff <Queer Theory», alssieim
Februar 1990 an der University of Californiain Santa Cruz eine Konferenz unter diesem
damal's durchaus provokativen Titel organisierte. Der Anspruch, Theorie zu <queeren, ging
primér damit einher, die heterosexistischen Grundlagen und Annahmen dessen, wasin
akademischen Kreisen Ublicherweise als <Theorie> gilt, kritisch zu beleuchten sowie eine
Theoretisierung des sexuellen Begehrens jenseits heteronormativer Pramissen zu lancieren.
Die Konferenzbeitrage positionierten sich sowohl innerhab als auch zwischen etablierten
Disziplinen und kritischen Methoden. Sie vereinten Ansétze aus der Psychoanalyse,
Soziologie, der Geschichtswissenschaft, der feministischen Theorie sowie der Literatur-,
Film- und Theaterwissenschaft.

[10] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b10] Amelia Jones und Erin Silver (Hg.),
Otherwise. Imagining queer feminist art histories, Manchester 2016.

[11] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdi#b11] Amelia Jones und David Getsy, «Abstract
Bodies and Otherwise: A Conversation with Amelia Jones and David Getsy on Gender and
Sexuality in the Writing of Art History», in: CAA Reviews, 16.02.2018,
http://www.caareviews.org/reviews/ 34264.

[12] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b12] Griselda Pollock, «Feminist interventionsin
the histories of art: an introduction», in: Vision and Difference. Femininity, Feminism and
History of Art, hrsg. von dies., New York 1988, S. 1-17, hier S. 7.

[13] [/b-n-1-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b13] Amelia Jones, «Introduction: sexual
differences and otherwise», in: Otherwise. Imagining queer feminist art histories, hrsg. von
dies. und Erin Silver, Manchester 2016, S. 1-13, hier S. 3.

[14] [/b-n-|-de/dissonanzen-resonanzen/pdi#b14] Amelia Jones und Erin Silver, «Queer
feminist art history, an imperfect genealogy», in: Otherwise. Imagining queer feminist art
histories, hrsg. von dies. und Erin Silver, Manchester 2016, S. 14-50, hier S. 40.


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b3
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b4
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b5
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b6
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b7
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b8
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b9
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b10
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b11
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b12
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b13
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b14

[15] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b15] José Esteban Mufioz, Disidentifications.
Queers of Color and the Performance of Politics, Minnesota 1999.

[16] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b16] David Getsy, «Ten Queer Theseson
Abstraction», in: Queer Abstraction, Ausst.-Kat., hrsg. von Jared Ledesma, Des Moines 2019,
S. 65-75, hier S. 71.

[17] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b17] David Getsy im Gesprach mit Jennifer
Doyle, «Queer Formalisms. Jennifer Doyle and David Getsy in Conversation», in: Art
Journal, 72, No. 4, Winter 2013, http://artjournal.collegeart.org/7p=4468.

Tatsachlich stellt sich hier die Frage, ob die Potenziale des Queeren, populdre und
hegemoniae Sicht- und Produktionsweisen zu storen, zu destabilisieren und zu unterbrechen,
damit ausreichend aktiviert sind oder ob queer auf diese Weise nicht doch subtil in eine
neoliberale Verwertungslogik eingespeist wird. Biografische Argumente sind in der Frage
nach einem queeren Potenzial nur bedingt belastbar. Dennoch ist unbestritten, dass die
Strategie eines <reading against the grain> historisch bereits erfolgreich insbesondere von
feministischen Filmwissenschaftler*innen wie Linda Williams, Tania Modleski oder E. Ann
Kaplan, aber auch von Literatur- und Kunstwissenschaftler*innen wie Pollock, Abigail
Solomon-Godeau oder Norma Broude eingesetzt wurde. Differenziertere Ansétze zwischen
Aneignung und Ausschluss konnten hingegen Autor*innen wie bell hooks, Chris Straayer
oder Manthia Diawara mit dem Konzept der <Double Vision> entwerfen.

[18] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b18] Johanna Schaffer, Ambivalenzen der
Schtbarkeit. Uber die visuellen Srukturen der Anerkennung, Bielefeld 2008, hier S. 32-42.
[19] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b19] Griselda Pollock, «Feminist interventionsin
the histories of art: an introduction», in: Vision and Difference. Femininity, Feminism and
History of Art, hrsg. von dies., New York 1988, S. 11.

[20] [/b-n-I-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b20] Wie Svetlana Alpers bemerkte, wéren
«[d]isciplinary boundaries, like differences between artistic mediums, [...] a subject of
investigation, not denia». Siehe: Svetlana Alpers, «Visua Culture Questionnaire», in:
October, 77, Sommer 1996, S. 26.


https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b15
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b16
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b17
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b18
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b19
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b20

DANIEL BERNDT

Daniel Berndt ist derzeit wissenschaftlicher Assistent (Postdoc) am Kunsthistorischen Institut
der Universitdt Zurich. Texte von ihm wurden unter anderem in Ibraaz, Springerin, Aperture
und Frieze verdffentlicht. Sein Buch Wiederholung als Wider stand? Zur kiinstlerischen (Re-
)Kontextualisierung historischer Fotografien in Auselnander setzung mit der Geschichte
Pal&stinas erschien 2018 bei transcript.

SUSANNE HUBER

Susanne Huber arbeitet als Kunsthistorikerin und lebt in Berlin. Sie promovierte im Rahmen
des DFG-Forschungsprojekts Asthetik des Begehrens. Gegenhegemoniale Visualisierungen
von Korpern, Sexualitét und Geschlecht mit einer Arbeit zu Lutz Bacher, Sarah Charlesworth
und Barbara Bloom an der FU Berlin. Derzeit ist sie al's wissenschaftliche Mitarbeiterin an
der Burg Giebichenstein Kunsthochschule Halle tétig.

Dieser Beitrag ist lizenziert unter der CC-BY-NC-ND Lizenz 4.0 Internationa (Creative
Commons, Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitungen). In den Beitrag
integrierte Bilder und Videos sind nicht in der CC BY -NC-ND-Lizenz enthalten. Fur jegliche
Nutzung, die nicht durch gesetzliche Urheberrechtsausnahmen erlaubt ist, ist eine
Genehmigung der jeweiligen Urheberrechtsinhaber erforderlich.

doi.org/10.5281/zen0do.13930026



