
Dissonanzen / Resonanzen
Queerness in der Kunstgeschichte als produktiver Störfaktor

Daniel Berndt, Susanne Huber

Queere Kunst und Kulturen erleben gegenwärtig eine Konjunktur in populären, akademischen
und musealen Kontexten. Queer kommt dabei vor allem als Label und Identitätskategorie zum
Einsatz, anstatt ein kritisches Potenzial zu mobilisieren, kontinuierlich in normativ angelegte
soziale Systeme und Organisationsapparate zu intervenieren. Die Herausforderung
hegemonial legitimierter Ausschlüsse und Hierarchien sollte jedoch im Vordergrund stehen.



Cover des Ausstellungskatalogs zu Queer British Art 1861-1967

Anlässlich des 50. Jahrestages der teilweisen Entkriminalisierung männlicher Homosexualität
in England zeigte 2017 das Tate Britain die Ausstellung Queer British Art 1861–1967. Sie
präsentierte Werke, die in der Zeit zwischen 1861 und 1967 entstanden sind und sich, so der
Ankündigungstext der Ausstellung, auf «lesbische, schwule, bisexuelle, trans- und queere
(LGBTQ) Identitäten beziehen».[1] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a1] Für die
Kuratorin Clare Barlow fungierte die Nomination ‹queer› in diesem Zusammenhang als
Ausgangspunkt für eine Revision der Kunstgeschichte und der Etablierung einer Leseweise
von Kunst, die die Beziehungen zwischen «same-sex or gender-variant desires, lives, cultures,

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a1


identities or perspectives» thematisiert.[2] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a2]
Abgesehen von einem umfangreichen Begleitkatalog, veröffentlichte das Museum zudem
zeitgleich den schmalen Band A Queer Little History of Art. Alex Pilcher beleuchtet darin die
Kunstgeschichte auch über den britischen Kontext hinaus auf queere Inhalte und geht der
Frage nach, wie Kunst «Queeres» und «Queerness», das heisst von der Norm abweichende
Formen der Sexualität, Erotik, Geschlechteridentitäten und Ausdrucksweisen, verhandelt.[3]
[/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a3]

Die Tatsache, dass ein nur wenige Jahrzehnte zuvor sowohl moralisch geächteter als auch
juristisch sanktionierter Gegenstand nun von einer Institution eines bürgerlichen Kunst- und
Kulturdiskurses affirmiert wird, vermag manchen eine breitere Anerkennung sexuell und
geschlechtlich diverser Positionen signalisieren. Vor allem machen die Ausstellung und die
im Zuge dessen erschienenen Publikationen jedoch deutlich, dass die adjektivische
Verwendung des Begriffs ‹queer› mittlerweile als eine Art Genrebezeichnung in der
Kunstwissenschaft, Kunstvermittlung und dem Kunsthandel eingesetzt wird, ohne dass er eine
stärkere Differenzierung erfährt. ‹Queer› fungiert dabei als Label, um damit ebenso
kategorisch wie breit gefasst Werke von Künstler*innen zu erfassen, die sich einerseits als
queer identifizieren oder die andererseits rückwirkend bis posthum auch oft trotz mangelnder
entsprechender Bekenntnisse durch die Künstler*innen selbst, etwa basierend auf
biografischen Details, als queer erachtet werden. Vor allem wird mit ‹queer› jedoch solche
Kunst bezeichnet, die sich der Darstellung ‹queerer› Inhalte widmet. Eine solche Bestimmung
wird in der Regel für jene Motive geltend gemacht, die sich nicht unmittelbar in eine
heteronormative Matrix aus Körper- und Geschlechterpolitiken einfügen. Zentral haben sich
hierbei historisch etwa Formen der Sichtbarmachung erwiesen, die vor allem aufgrund ihrer
sexuellen Orientierung oder geschlechtlichen Identität marginalisierte Personengruppen
repräsentieren, das heisst innerhalb der normativen Regierungsformen einen Körper, eine
Stimme, mithin eine Subjektivität ausserhalb der hegemonialen Protokolle artikulieren sollen.

Im Gegensatz zu diesen Bemühungen einer konkreten Definierbarkeit wird jedoch in vielen
Beiträgen zur Queer Theory betont, dass das entscheidende Charakteristikum des Queeren
gerade seine Widerständigkeit gegenüber festen Zuschreibungen sei. Für Eve Kosofsky
Sedgwick etwa bezeichnet ‹queer› «the open mesh of possibilities, gaps, overlaps,
dissonances and resonances, lapses and excesses of meaning when the constituent elements of
anyone’s gender, of anyone’s sexuality aren’t made (or can’t be made) to signify
monolithically».[4] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a4] Judith Butler verhandelt queer
als ein diskursives Feld zuweilen unvereinbarer Positionen, «a site of collective contestation».
[5] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a5] Und für José Esteban Muñoz ist ‹queerness›
gar ein Idealzustand, der noch nicht erreicht wurde.[6] [/b-n-l-de/dissonanzen-
resonanzen/pdf#a6]

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a2
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a3
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a3
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a4
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a5
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a6
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a6


Ankündigung Ambilvalent Work*s Workshop, Zeichnung von Izidora L. LETHE

Angesichts dieser Diskrepanz stellt sich die Frage, inwiefern sich die Bezeichnung ‹queere
Kunst› überhaupt als tragfähig erweisen kann. In dem Workshop Ambivalent Work*s: Queere
Perspektiven und die Kunstgeschichte,[7] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a7] den wir
im Dezember 2020 an der Universität Zürich online gemeinsam mit Christian Liclair und
Fiona McGovern veranstalteten, sollten genau diese Probleme diskutiert werden. Wie kann
eine solche Kategorisierung mit der diskursiven, von Ambivalenz, Ambiguität und
Potenzialität geprägten Dynamik, die ‹queer› und ‹queerness› laut Autor*innen wie
Sedgwick, Butler und Muñoz ausmacht, in Einklang gebracht werden? Wie kam es zu einer
scheinbar so selbstverständlichen Verdichtung? Wie konnte sexuelle Orientierung oder
Identität zu einem veritablen Genre avancieren, das über historische, geografische, kulturelle
und ideologische Grenzen hinweg einen vermeintlich klar bestimmbaren Gegenstand
formiert? Welche Konsequenzen hat diese Institutionalisierung sowohl für die entsprechenden
Objekte als auch ihre Rezeption? Und setzt die Auseinandersetzung mit sogenannter queerer
Kunst zugleich eine queere Kunstgeschichte, das heisst eine Betrachtung und Analyse aus
dezidiert queerer Perspektive, voraus?

Als in der Kunstgeschichte aktiv und institutionell involvierte Praktiker*innen schien uns,
wenn nicht die Klärung solcher Fragen, doch ihre bewusste Problematisierung unerlässlich.
Sind wir Teil einer akademischen Domestizierung des Queeren, oder können wir seine
Potenziale nicht-normativer und gegenhegenmonialer Dynamiken mit in eine Disziplin
tragen, die sich traditionell zwar sensibel für politische Implikationen von Kunstwerken gibt,
die eigene Komplizität jedoch häufig übersieht (oder ignoriert)? Angefangen bei einem lange
höchst einseitigen Geschlechterverhältnis in der Besetzung der Lehrstühle über die Blindheit
gegenüber sozialen Markern wie Geschlecht, ‹race› und Klasse bis hin zur weit verbreiteten
Nichtanerkennung einer westlichen Dominanz, rassistischen Konventionen und Quellen
sowie eines kolonialen Erbes, dessen Unrecht bis heute fortwirkt, muss sich eine queere
Haltung für uns auch in der Kunstgeschichte Interventionen gegen diese Ausschlüsse und
Hierarchien leisten. Der Workshop nahm seinen Titel zum Programm, die taktische
Instabilität des Queeren auch als methodische Perspektive zu erkunden.

Hinweise darauf, wie diese Ausweitung der Wissensordnungen und
Untersuchungsgegenstände interpretiert werden könnte, vermag jedoch auch das historische
Beispiel feministischer Interventionen in die Kunst- und Kulturdiskurse geben. Es lohnt sich

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a7


daher, mögliche Parallelen zwischen diesen beiden Phänomenen zu erkunden, um die
Potenziale, aber auch Konflikte eines solchen Ereignisses zu erkennen.

Als formierend für den Begriff ‹queere Kunst› werden in den gängigen Narrativen
insbesondere Werke angeführt,[8] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a8] die während der
AIDS-Krise in den späten 1980er-und frühen 1990er-Jahren entstanden sind. Besonders im
nordamerikanischen Raum hatten es sich Künstler*innen und Kollektive wie Gran Fury,
Group Material und General Idea zur Aufgabe gemacht, unter anderem mittels Strategien des
Agitprop die Verheerungen der Epidemie sichtbar zu machen sowie die öffentliche
Aufmerksamkeit auf die politischen Missstände im Umgang damit zu richten. Zu dieser Zeit
erfuhr das Wort ‹queer› eine grundlegende Neubewertung. Was vormals als Beleidigung und
abwertende Bezeichnung für jegliche Abweichung von den dominanten Normen einer cis-
gender und heterosexuellen Mehrheit galt, geriet nun, mehr noch als eine selbstbestimmte
Bezeichnung für sexuelle Orientierung oder geschlechtliche Identität, zum Ausdruck einer
politischen und aktivistischen Haltung, die sich gegen heteronormative Setzungen richtet und
programmatisch geschlechterspezifische Dichotomien unterminiert.[9] [/b-n-l-
de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a9]

Die Bezeichnung ‹queere Kunst› beschränkt sich in ihrem weitläufigen Gebrauch jedoch nicht
nur auf Gegenwartskunst oder künstlerische Projekte seit der Aneignung und Umwertung von
Queer. Mit ihr werden oft auch – die Ausstellung Queer British Art 1861–1967 ist hierfür das
beste Beispiel – scheinbar reibungslos kunsthistorische Epochen- und Genregrenzen
transzendiert und eine imaginäre Gemeinschaft vermeintlich Gleichgesinnter hergestellt.
Dabei wird deutlich, dass im Umgang mit dem Begriff ‹queer› eine konkrete methodische
Reflexion häufig auf der Strecke bleibt. Queer wird in Bezug auf die Kunst und
Künstler*innen vor allem als Deckelbegriff und Identitätskategorie und weniger hinsichtlich
seines kritischen Potenzials produktiv gemacht, um in normativ angelegte soziale Systeme
und Organisationsapparate zu intervenieren. Diese Art Intervention, die in erster Linie eine
kontinuierliche Herausforderung und Ausweitung dessen markiert, was hegemonial
legitimiert ist beziehungsweise die daraus resultierenden Ausschlüsse und Hierarchien
problematisiert, sollte jedoch im Rahmen der Auseinandersetzung mit Kunst und
Kunstgeschichtsschreibung aus queerer Perspektive im Vordergrund stehen. Obwohl sich
Kultur-, Literatur-, Film- und Theater- sowie Sozialwissenschaftler*innen bereits seit den
1990er-Jahren auf queere Theorien beziehen, um repräsentationspolitischen Fragestellungen
im Hinblick auf die Normierung von Körper und Subjektivität nachzugehen, steht die
Kunstgeschichte dem bis heute noch um einiges nach.

Auf diesen Umstand hat Amelia Jones bereits sehr deutlich hingewiesen.[10] [/b-n-l-
de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a10] Sie spricht sich zudem für eine dezidiert queer-
feministische Kunstgeschichtsschreibung aus, die mitreflektiert, wie Geschlecht, Gender und
Sexualität die gesellschaftlichen Machtverhältnisse und somit auch massgeblich die
Produktions- und Rezeptionsbedingungen von Kunst mitbestimmen: «Sex/gender
identifications are not in this framework peripheral or secondary concerns. Nor are they
prioritized as somehow more important or more foundational than other modes of
identification such as class or race/ethnicity (these are all co-constitutive). And no art making,
viewing, interpretation, historicization, collecting, marketing, or exhibition of art occurs
outside these matrices of power.»[11] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a11] Für Jones
muss eine mit queeren Theorien verschränkte Kunstgeschichte vor allem an die Leistungen
der feministischen Kunstgeschichte anknüpfen, indem sie ebenfalls danach strebt, strukturelle
Sexismen aufzudecken und alternative Darstellungsformen zu befördern.

Seit den 1970er-Jahren waren Kunsthistorikerinnen wie Griselda Pollock, Linda Nochlin,
Rozsika Parker, Arlene Raven, Lucy Lippard oder im deutschsprachigen Raum etwa Gislind

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a8
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a9
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a9
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a10
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a10
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a11


Nabakowski, Daniela Hammer-Tugendhat, Silvia Eiblmayr, Irene Below und Katharina
Sykora aktiv an der Etablierung einer feministischen Kunstwissenschaft beteiligt, indem sie
die Werke von zeitgenössischen Künstlerinnen ebenso wie die des klassischen
kunsthistorischen Bestandes systematisch innerhalb eines feministischen Bezugsrahmens
analysierten. Patriarchale Strukturen in den traditionellen Werturteilen und ästhetischen
Konventionen sowohl offenlegend als auch ihre Autorität aushöhlend, untersuchten sie nicht
nur die Formsprachen feministischer Kunst, sondern auch die Bedingungen des westlichen
Kanons im Hinblick auf den Ausschluss weiblicher* Positionen. Sie entwickelten Methoden,
anhand derer nicht nur die Effekte patriarchaler Machtapparate in den historischen Werken
nachvollziehbar, sondern auch neue Massstäbe für gegenwärtige und künftige
Kunstproduktionen entworfen wurden. Dazu zählt unter anderem, der Naturalisierung eines
genialischen Künstlersubjekts ein kontextbasiertes Modell künstlerischer Produktion
entgegenzustellen. Vermeintlich ausserästhetische Kriterien wie die Kategorien von
Geschlecht, Klasse und ‹race› müssten demnach jedoch nicht nur in die Werkanalysen
integriert werden, sondern zusätzlich auf ihre entsprechenden sozialen Funktionsweisen
hinterfragt werden, die in der Herstellung von Differenz liegen. Damit einher gingen
Forderungen, sowohl in produktions- wie rezeptionsästhetischer Hinsicht Abstand zu nehmen
von der Annahme eines universalen und damit männlich markierten Subjekts sowie die aktive
Rolle von Kunst und visueller Kultur bei der Herstellung und Aufrechterhaltung von
hierarchisch angelegten gesellschaftlichen Strukturen anzuerkennen: «Understanding of what
specific artistic practices are doing, their meanings and social effects, demands therefore a
dual approach. First this practice must be located as part of the social struggles between
classes, races and genders, articulating with other sites of representation. But second we must
analyse what any specific practice is doing, what meaning is being produced, and how and for
whom.»[12] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a12] ‹Repräsentation› wurde zum
politischen Konzept und Gegenstand der Kritik. Instrumente und Motive wie beispielsweise
der von Laura Mulvey aus den Filmwissenschaften in die Diskussion eingebrachte ‹male
gaze› lieferten zentrale hermeneutische Direktiven, um die soziopolitischen Wirkungsweisen
visueller Objekte zu ermitteln.

Jedoch vermochte die feministische Kunstgeschichte nicht, das Problem normierender
Strukturen grundlegender zu erfassen. Mit einem Fokus auf die Kategorie des Geschlechts,
innerhalb derer die ko-produktiven, normativen Voraussetzungen von Sexualität nicht erfasst
werden, das heisst, die Analysen nach wie vor innerhalb einer heterosexuellen Matrix situiert
sind und das entsprechende Konstrukt der Zwangszweigeschlechtlichkeit nicht hinterfragt
wird, erwiesen sich feministische Ansätze spätestens ab den 1990er-Jahren für queer-
informierte Projekte als nicht weitreichend genug. So stellt sich auch für Jones die Frage, ob
feministische und queere Anliegen sich eigentlich miteinander vereinbaren lassen und
«whether feminist visual theory and feminist art history might be incompatible with the
processual and anti-essentializing thrust of queer theory».[13] [/b-n-l-de/dissonanzen-
resonanzen/pdf#a13] Sie kommt jedoch zu dem Schluss, dass queere Perspektiven notwendig
sind, um grundlegende Annahmen und Kategorien der feministischen Theorie, wie ‹die Frau›,
‹das Weibliche› sowie ‹den männlichen Blick› in ihrer generalisierenden Form aufzubrechen
und kritisch zu reflektieren.[14] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a14]

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a12
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a13
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a13
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a14


Ashkan Sepahvand in Vika Kirchenbauers WELCOME ADDRESS (2017), Installationsansicht, Courtesy
die Künstlerin und Schwules Museum

Wichtige Impulse für die Etablierung einer queer-feministischen Kunstgeschichte kamen seit
den 1990er-Jahren, abgesehen von Amelia Jones, vor allem aus den Performance Studies und
transdisziplinär ausgerichteten Studien, die sich im weitesten Sinne mit visuellen Kulturen
beschäftigen. Jennifer Doyle, Jonathan Flatley und José Esteban Muñoz, die alle bei
Sedgwick promovierten, regten zum Beispiel mit der Tagung Pop Out. Queer Warhol und
dem 1996 dazu erschienenen Band erstmals dazu an, das Werk Andy Warhols aus einer
kritischen queeren Sichtweise zu untersuchen.

In seiner 1999 veröffentlichten Monografie Disidentifications widmet sich Muñoz der
Analyse von Kunst performativen Charakters unter dem Gesichtspunkt der Subjektbildung
und Michel Pêcheux’ Konzept der Disidentifikation.[15] [/b-n-l-de/dissonanzen-
resonanzen/pdf#a15] Er fokussiert dabei auf queere BIPoC Künstler*innen (darunter Jean-
Michel Basquiat, Isaac Julien, Felix Gonzalez-Torres und Vaginal Davis), um darzulegen, wie
sie, ausgeschlossen von einer weissen Heteronormativität, disidentifikatorische Strategien
anwenden, die gleichzeitig an, mit und gegen bestehende soziokulturelle Bedingungen und
die durch sie produzierten Stereotypen arbeiten. Muñoz zufolge ermöglicht der Prozess der
Disidentifikation Künstler*innen, auf die kulturellen Codes des Mainstreams zu reagieren und
sich diese in einer Weise zu eigen zu machen, die einerseits ihre eigene Position stärkt und
anderseits etablierte Normen untergräbt.

Neben Beispielen aus der Literatur, dem Kino und der Popkultur bezieht sich Jack Halberstam
in seinem Buch In a Queer Time and Place (2005) auch auf Werke von Künstler*innen wie
Del LaGrace Volcano, Jenny Saville, Eva Hesse und Shirin Neshat, um Repräsentationen von
Transkörpern zu beleuchten. Ihn interessiert dabei vor allem das Wechselspiel zwischen
Mehrdeutigkeit und Lesbarkeit, etwas, das David Getsy auch unter dem Begriff «queer
abstraction» erfasst. In seinen «Ten Queer Theses on Abstraction» legt Getsy dar, dass queere
Abstraktion weder als eine Art Stil, Ikonographie noch als eine künstlerische Bewegung
aufzufassen sei. Es sollte darunter eher die Art und Weise verstanden werden, wie sowohl

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a15
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a15


Künstler*innen als auch Betrachter*innen Abstraktion an eine queere Sichtweise geknüpft
erzeugen oder wahrnehmen. Für Getsy kann Abstraktion einerseits eine Form des
Widerstandes gegen eine potenziell verletzende, da mit Überwachung und Kontrolle
einhergehende, Sichtbarkeit sein. Anderseits sind Abstraktionen ihm zufolge prädestiniert,
durch queere Leseweisen erschlossen zu werden: «Many abstractions contain inadvertent
logics and sites of cathexis for queer viewers looking for ways to see otherwise.» Woraufhin
er weiter konstatiert: «[Q]ueer possibility can be located (as well as hidden) anywhere.»[16]
[/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a16] In diesem Sinne widmet er sich in Abstract
Bodies. Sixties Sculpture in the Expanded Field of Gender (2015) auch der Analyse von
Werken heterosexuell ausgewiesener Künstler wie David Smith, Dan Flavin und John
Chamberlain hinsichtlich darin verhandelter Fragen der Geschlechtszuordnung sowie der
Instabilitäten von Geschlecht und Sexualität. Für ihn stellt der Grad der Abstraktion ihrer
Werke und deren Abkehr vom Anthropomorphismus zugleich eine Auseinandersetzung mit
der Transformierbarkeit sowie den Möglichkeiten einer nicht-binären Definition des
Geschlechts dar. Den Vorwurf des Hineininterpretierens kann er im Verlauf seiner
Argumentation eloquent mit Bezug auf persönliche Aussagen und Archivmaterial der
jeweiligen Künstler*innen (neben den genannten Künstlern widmet Getsy auch Nancy
Grossman ein Kapitel) konterkarieren. Er möchte damit nicht zuletzt zeigen, dass den
«anxieties about ‹reading into›» ein «defensive and pernicious desire to uphold the
normative» zugrunde liegt.[17] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a17]

Im deutschsprachigen Raum fällt eine erste Konjunktur queerer kunst- und
kulturwissenschaftlicher Ansätze zeitlich zusammen mit der Einführung der Visual Culture
Studies beziehungsweise den Bildwissenschaften. Diese Koinzidenz hatte folglich einen
wesentlichen Einfluss auf die Ausdifferenzierung des Feldes. Wichtige Beiträge zur
Etablierung queerer Fragestellungen im Rahmen einer kunst- und kulturwissenschaftlichen
Gender Studies leistete Barbara Paul, die in Publikationen wie un/verblümt. Queere Politiken
in Ästhetik und Theorie (2014) und Mehr(wert) queer. Visuelle Kultur, Kunst und Gender-
Politiken (2009) queere politische Positionen und deren Ästhetiken verhandelt. Zentrale
Ansätze, queere zeitgenössische Kunstproduktionen sowie die Thesen Judith Butlers schon
früh in die deutschsprachigen kulturwissenschaftlichen Diskussionen einzubringen, lieferte
darüber hinaus die Philosoph*in und Queer-Theoretiker*in Antke Engel. Mit der Gründung
des Instituts für Queer Theory (iQt) 2006 realisierte Engel die Institutionalisierung eines von
den bestehenden akademischen Institutionen beharrlich ausgeschlossenen Diskursfeldes.
Während sie in ihrer Monografie Bilder von Sexualität und Ökonomie. Queere kulturelle
Politiken im Neoliberalismus (2009) das Verhältnis von Sexualität und neoliberaler
Ökonomie auslotet, untersucht der von ihr gemeinsam mit Jess Dorrance herausgegebene
Band Bossing Images. Die Macht der Bilder, queere Kunst und Politik (2012) konkret die
Machtbeziehungen zwischen Bildern, ihren Produzent*innen und Betrachter*innen. Dabei
wird auch die Frage danach, was queere Kunst eigentlich sei, programmatischer darauf
ausgerichtet, was sie bewirken kann. Zwischen kunstwissenschaftlicher Untersuchung und
künstlerischer Produktion lassen sich darüber hinaus die Studien von Renate Lorenz
lokalisieren. In Queer Art. Freak Theory entwickelte Lorenz anhand der intensiven
Diskussion von Kunstwerken und ihren konkreten ästhetischen Qualitäten eine systematische
Methodik zur Analyse von queeren Kunstproduktionen. Lorenz schlägt im Zuge dessen einen
anderen Weg vor als die stärker repräsentationskritisch angelegten Untersuchungen.
Insbesondere die Verschränkung abstrakter Formen und Figuren mit den politischen
Dimensionen von Sexualität, Körper und Identitäten eröffnet in ihren Werklektüren
unvorhergesehene Möglichkeiten, queere Interventionen nicht allein auf einer inhaltlichen,
sondern darüber hinaus auf einer formalen und materiellen Ebene nachzuvollziehen. An der
Schnittstelle zur Bildwissenschaft dominieren jedoch solche Ansätze, die sich stärker mit den
Gegenständen und Phänomenen der visuellen Kultur aus einer repräsentationskritischen

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a16
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a16
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a17


Perspektive auseinandersetzen. Ein weiteres Beispiel dafür wäre Johanna Schaffers
Untersuchung zu den Ambivalenzen der Sichtbarkeit. Schaffer beleuchtet darin den auch in
queeren Zusammenhängen häufig unkritisch zitierten Imperativ der Sichtbarkeit und fragt,
wie gesellschaftlich minoritäre Positionen visuell in Erscheinung treten können, ohne die
vorangegangenen Ausschlüsse und Marginalisierungen zu reproduzieren. Sie verhandelt hier
künstlerische Projekte ebenso wie Phänomene der Populärkultur, um die unterschiedlichen
Register des Visuellen zu erfassen und ebenso Ausschlüssen entgegenzuwirken, die
insbesondere aus dem disziplinären Zusammenhang der Kunstgeschichte heraus
aufrechterhalten würden.[18] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a18]

Aykan Safoglu Kirik Beyaz Laleler (Off-White Tulips) (2013), HD, Farbe und Ton, 24 min, Videostill,
Courtesy der Künstler

Aktuell stellt sich die Lage etwas anders dar. Im deutschsprachigen Raum sind mittlerweile
einige (Junior-)Professuren und Positionen im Mittelbau der Kunst- und Kulturwissenschaften
mit Wissenschaftler*innen besetzt, deren Arbeit an queeren Ansätzen ausgerichtet ist. Von
Ausschlüssen kann anscheinend nicht mehr die Rede sein: Aus der Studierendenschaft wird
steigendes Interesse an queeren Themen und Lehrveranstaltungen signalisiert, und
Universitäten wie Forschungsförderungen unterstützen Projekte mit queeren
Themensetzungen und Problemstellungen. Neben der grundsätzlicheren Frage, ob ein
dezidiert gegenhegemonial angelegtes Projekt innerhalb konventioneller Wissensinstitutionen
tatsächlich glaubwürdig verfolgt werden kann, scheinen die Zielsetzungen – wie bei allen
heterogenen Strömungen – nicht immer klar umrissen zu sein. Geht es tatsächlich in erster
Linie um die Etablierung alternativer Zugänge an ebenso nicht-konventionelle Objekte und
Phänomene des Kulturellen, oder riskiert der Beitrag zur Sichtbarkeit queerer Positionen
unweigerlich ihre Normalisierung, ihre Vereinnahmung durch einen hegemonialen Kanon und
damit nicht zuletzt auch ihre Einspeisung in ein kapitalistisches Wertesystem?

Dass es nicht ausreicht, lediglich bislang übersehene oder ausgeschlossene Positionen in den
Kanon der Kunstgeschichte respektive Kunstwissenschaften mitaufzunehmen und allein auf
eine quantitative Vielfalt und Diversität zu setzen, darauf wiesen bereits Griselda Pollock und
Rozsika Parker hin. In einer historisch ganz ähnlichen Situation, einem Punkt, an dem
dominante Wissensordnungen grundlegend infrage gestellt und ihre ideologische
Legitimation durch feministische Initiativen brüchig wurde, riefen die Autorinnen dazu auf,
über die Ebene der Gegenstände hinauszugehen und die den Ausschlüssen zugrunde

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a18


liegenden epistemologischen Strukturen der Disziplin radikal infrage zu stellen. Das betrifft
sowohl ihre Methodiken als auch die Formen der Darstellung selbst, noch mehr jedoch die
Frage, inwiefern das Konstrukt ‹Disziplin› überhaupt denk- und praktizierbar ist. Vielleicht
noch vor einer vollständigen Aufgabe von Fachgrenzen steht die kritische
Auseinandersetzung mit ihren Implikationen. Dass eine Disziplin nicht neutraler Grund,
sondern unmittelbar an den herrschenden Wissens- und Wahrheitsproduktionen beteiligt ist,
betonte auch Griselda Pollock: «Art history itself is to be understood as a series of
representational practices which actively produce definitions of sexual difference and
contribute to the present configuration of sexual politics and power relations. […] As an
ideological discourse it is composed of procedures and techniques by which a specific
representation is manufactured.»[19] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a19] Die einst
aggressiv geführten Debatten um disziplinäre Grenzen zwischen Kunstgeschichte,
Bildwissenschaften und Visual Culture Studies haben sich in den vergangenen Jahren
möglicherweise nicht zuletzt generationell bedingt beruhigt. Nicht erübrigt jedoch haben sich
die von Pollock gestellten Aufträge an die Wissenschaftler*innen. Im Gegenteil, die bereits
damals limitierte Reichweite der von privilegierten weissen, straighten Feministinnen der
Mittelschicht getragenen Bewegung muss ebenso entschieden benannt werden wie deren
Ausschlüsse konsequent offenzulegen sind. Insofern gilt es weniger, an die historischen
feministischen Initiativen anzuschliessen, als von ihnen zu lernen.

Eine queere Kunstgeschichte, um den disziplinären Rahmen provisorisch als Problemfeld
abzustecken,[20] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a20] steht vor der Herausforderung,
Ansätze zu entwickeln, die hegemonialen Strukturen des Diskurses aufzudecken und diesen
Strukturen aktiv entgegenzuwirken. Dies bedeutete zudem, Queer nicht allein als Marker für
nicht-normative sexuelle Identitäten, Praktiken und Orientierungen zu begreifen, sondern als
Instrument, die machtvollen Wirkungsweisen bestehender Normen auf einer breiten
gesellschaftlichen Basis intersektional zu analysieren und zu kritisieren. Beschränkten sich
die kunsthistorischen Untersuchungen, die in Verbund mit Agenden der Gay and Lesbian
Studies ab Ende der 1980er-Jahre vor allem in den USA durchgeführt wurden, zunächst noch
überwiegend darauf, Werke auf visuelle Codes homoerotischen Begehrens zu beleuchten,
müsste sich eine queere Kunstgeschichte dezidiert als ein produktiver Störfaktur herausbilden,
damit Queer in Verbindung mit Kunst nicht als generisches, mainstreamtaugliches und nicht
zuletzt vermarktbares Etikett erstarrt.

Ankündigung Ambilvalent Work*s Workshop

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a19
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#a20


Der bereits erwähnte Workshop Ambivalent Work*s unternahm einen weiteren Schritt, solche
Störungen zu provozieren. Die Beitragenden, Künstler*innen und Wissenschaftler*innen
stellten ein breit gefächertes Spektrum möglicher queerer Auseinandersetzungen mit Kunst
und ihren Kontexten zur Diskussion untereinander und mit dem Publikum. Ashkan
Sepahvand beispielsweise inszenierte eine Art Meditation über seine Erfahrungen als Kurator
einer Ausstellung im Schwules Museum, die eine postkoloniale Auseinandersetzung mit der
Sammlung des Hauses initiieren sollte. Trotz der inhaltlichen Ausrichtung der Ausstellung
war Sepahvand, so wurde in seiner Präsentation deutlich, während ihrer Organisation immer
wieder damit konfrontiert, dass das Museum selbst kaum oder nur bedingt dazu bereit war,
seine eigenen institutionellen Setzungen in dieser Hinsicht kritisch zu hinterfragen. Rena Onat
hingegen unterzog mittels der Begriffe des ‹Un-Archiving› und des ‹Transhistorischen
Dialogs› Aykan Safoglus Videoarbeit Kirik Beyaz Laleler (Off-White Tulips) (2013) einem
Close Reading, um aufzuzeigen, wie mit Kunst ein ‹Empowerment› von Queers of Color
durch die Bezugnahme auf Protagonist*innen aus früheren Bewegungen sowie den
Aktivismus und Widerstand gegen Rassismus und Heterosexismus ermöglicht werden kann.
Diyi Tan wiederum machte auf die Probleme aufmerksam, die eine unmittelbare Übertragung
des in einem westlichen Entstehungskontext verankerten Begriffkonzepts ‹queer› in andere
kulturelle und geopolitische Konstellationen mit sich bringt. Und Renate Lorenz führte unter
dem Programm eines ‹Transing Abstraction› mit der Figur des ‹Objekt*› (Objekt Asterisk)
eine Unterscheidung zwischen Objekt und Ding ein, um so den Prozess des Werdens
(‹Becoming›) als Alternative zu oppositionellen Denkmodellen stark zu machen. Queerness
wird so als kreatives Beziehungsgeflecht gedacht, anstatt rein antagonistisch zu operieren.

Im Verlauf der Diskussionen im Rahmen des Workshops wurde klar, dass eine queere
Kunstgeschichte die dem Queeren inhärente Dynamik beständig am Laufen halten müsste, um
kunsthistorische Methoden gezielt hinsichtlich einer Kritik an hegemonialen Strukturen
auszurichten. Sie sollte weder ausschliesslich den Politiken der Sichtbarkeit und
Sichtbarmachung verschrieben sein noch sich von einem neoliberalen Strang der
Identitätspolitik vereinnahmen lassen. Konkurrierende und mitunter widersprüchliche Ansätze
verfolgend, müsste diese Kunstgeschichte sich zum einen in Opposition zu den dominanten
Strömungen der etablierten kunsthistorischen Wissensproduktionen stellen und damit zum
anderen dem Übergehen marginalisierter Positionen in der Kunstgeschichtsschreibung
vorbeugen und entgegenwirken. Neben den Kategorien Geschlecht, Gender und sexuelle
Orientierung müssten in diesem Zusammenhang auch andere Faktoren sozialer Ungleichheit
und Diskriminierung wie Ableismus oder ethnische und soziale Herkunft berücksichtigt
werden. Eine Hauptprämisse sollte dabei jedoch immer bleiben, dass die ästhetischen
Evidenzen der Kunstwerke dem theoretischen Referenzrahmen nicht nachgeordnet werden,
um zu vermeiden, dass die Kunst zu einem Nebengedanken wird beziehungsweise zu einer
Illustration theoretisch motivierter und fundierter Überlegungen verkommt. Eine methodisch
reflektierte queere Kunstgeschichte müsste die explizite Beschäftigung mit den
Besonderheiten visueller Repräsentation sowie der spezifischen Rezeptions- und
Produktionsbedingungen von Kunst stärker konterkarieren, um somit die inhärent
ambivalenten Strukturen a?sthetischer Artikulation zur Priorität zu machen. Ambivalenz
bezeichnet in diesem Sinne nicht Beliebigkeit oder Indifferenz, sie steht vielmehr fu?r die
(queere) Potenzialita?t von unvorhergesehenen, vielfachen Identitäten und Interpretationen.

 

 

[1] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b1] Ankündigungstext, zitiert nach
https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-britain/exhibition/queer-british-art-1861-1967
[Übersetzung DB und SH].
[2] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b2] Queer British Art. 1861–1967, Ausst.-Kat.,

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b1
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b2


hrsg. von Clare Barlow / Tate Britain, London 2017, S. 11.
[3] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b3] Alex Pilcher, «Introduction», in: A queer little
history of art, London 2017, S. 11–17, hier S. 13 f. Abgesehen von diesem Band, erschienen
in den letzten zehn Jahren einige weitere U?berblicksba?nde zu queerer Kunst, wie etwa der
Ausstellungskatalog Art after Stonewall: 1969–1989, Columbus Museum of Art, Ohio 2019;
die von Catherine Lord und Richard Meyer herausgegebene Publikation Art & Queer Culture
(London: Phaidon, 2019) oder der von Christiane Erharter und anderen herausgegebene
Katalog Pink Labor on Golden Streets: Queer Art Practices (Berlin: Sternberg, 2015).
Allerdings tragen diese Publikationen nur marginal zu einem differenzierten Versta?ndnis des
Begriffes queer in Bezug auf die Kunstgeschichtsschreibung bei. Dieser wird hier zumeist als
U?berkategorie fu?r Arbeiten benutzt, die entweder von sexuell marginalisierten
Ku?nstler*innen produziert wurden oder sexuelles Begehren beziehungsweise sexualisierte
Ko?rper jenseits der Heteronorm visualisieren.
[4] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b4] Eve Kosofsky Sedgwick, Tendencies, New
York 1994, S. 7.
[5] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b5] Judith Butler, Bodies that matter, New York
1993, S. 228.
[ [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b6]6] José Esteban Muñoz, Crusing Utopia. The
Then and There of Queer Futurity, New York 2009, S. 1.
[7] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b7] Vortragende Teilnehmer*innen des
Workshops waren Ashkan Sepahvand, Diyi Tan, Rena Onat, David Getsy, Renate Lorenz und
Katrin Köppert. Wir danken an dieser Stelle nochmals Nadine Jirka und Sabine Bradel für
ihre Unterstützung bei der Vorbereitung des Workshops. Siehe hierzu:
https://www.khist.uzh.ch/static/ambivalent-works/.
[8] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b8] Siehe hierzu etwa David Getsy,
«Introduction//Queer Intolerability and its Attachments», in: Queer [Documents of
Contemporary Art], hrsg. von ders., London / Cambridge / Mass. 2016, S. 12–23.
[9] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b9] In Resonanz mit dieser aktivistischen
Aneignung und Umwertung prägte Teresa de Lauretis den Begriff ‹Queer Theory›, als sie im
Februar 1990 an der University of California in Santa Cruz eine Konferenz unter diesem
damals durchaus provokativen Titel organisierte. Der Anspruch, Theorie zu ‹queeren›, ging
primär damit einher, die heterosexistischen Grundlagen und Annahmen dessen, was in
akademischen Kreisen üblicherweise als ‹Theorie› gilt, kritisch zu beleuchten sowie eine
Theoretisierung des sexuellen Begehrens jenseits heteronormativer Prämissen zu lancieren.
Die Konferenzbeiträge positionierten sich sowohl innerhalb als auch zwischen etablierten
Disziplinen und kritischen Methoden. Sie vereinten Ansätze aus der Psychoanalyse,
Soziologie, der Geschichtswissenschaft, der feministischen Theorie sowie der Literatur-,
Film- und Theaterwissenschaft.
[10] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b10] Amelia Jones und Erin Silver (Hg.),
Otherwise. Imagining queer feminist art histories, Manchester 2016.
[11] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b11] Amelia Jones und David Getsy, «Abstract
Bodies and Otherwise: A Conversation with Amelia Jones and David Getsy on Gender and
Sexuality in the Writing of Art History», in: CAA Reviews, 16.02.2018,
http://www.caareviews.org/reviews/3426#.
[12] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b12] Griselda Pollock, «Feminist interventions in
the histories of art: an introduction», in: Vision and Difference. Femininity, Feminism and
History of Art, hrsg. von dies., New York 1988, S. 1–17, hier S. 7.
[13] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b13] Amelia Jones, «Introduction: sexual
differences and otherwise», in: Otherwise. Imagining queer feminist art histories, hrsg. von
dies. und Erin Silver, Manchester 2016, S. 1–13, hier S. 3.
[14] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b14] Amelia Jones und Erin Silver, «Queer
feminist art history, an imperfect genealogy», in: Otherwise. Imagining queer feminist art
histories, hrsg. von dies. und Erin Silver, Manchester 2016, S. 14–50, hier S. 40.

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b3
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b4
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b5
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b6
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b7
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b8
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b9
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b10
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b11
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b12
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b13
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b14


[15] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b15] José Esteban Muñoz, Disidentifications.
Queers of Color and the Performance of Politics, Minnesota 1999.
[16] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b16] David Getsy, «Ten Queer Theses on
Abstraction», in: Queer Abstraction, Ausst.-Kat., hrsg. von Jared Ledesma, Des Moines 2019,
S. 65–75, hier S. 71.
[17] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b17] David Getsy im Gespräch mit Jennifer
Doyle, «Queer Formalisms: Jennifer Doyle and David Getsy in Conversation», in: Art
Journal, 72, No. 4, Winter 2013, http://artjournal.collegeart.org/?p=4468.
Tatsächlich stellt sich hier die Frage, ob die Potenziale des Queeren, populäre und
hegemoniale Sicht- und Produktionsweisen zu stören, zu destabilisieren und zu unterbrechen,
damit ausreichend aktiviert sind oder ob queer auf diese Weise nicht doch subtil in eine
neoliberale Verwertungslogik eingespeist wird. Biografische Argumente sind in der Frage
nach einem queeren Potenzial nur bedingt belastbar. Dennoch ist unbestritten, dass die
Strategie eines ‹reading against the grain› historisch bereits erfolgreich insbesondere von
feministischen Filmwissenschaftler*innen wie Linda Williams, Tania Modleski oder E. Ann
Kaplan, aber auch von Literatur- und Kunstwissenschaftler*innen wie Pollock, Abigail
Solomon-Godeau oder Norma Broude eingesetzt wurde. Differenziertere Ansätze zwischen
Aneignung und Ausschluss konnten hingegen Autor*innen wie bell hooks, Chris Straayer
oder Manthia Diawara mit dem Konzept der ‹Double Vision› entwerfen.
[18] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b18] Johanna Schaffer, Ambivalenzen der
Sichtbarkeit. Über die visuellen Strukturen der Anerkennung, Bielefeld 2008, hier S. 32–42.
[19] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b19] Griselda Pollock, «Feminist interventions in
the histories of art: an introduction», in: Vision and Difference. Femininity, Feminism and
History of Art, hrsg. von dies., New York 1988, S. 11.
[20] [/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b20] Wie Svetlana Alpers bemerkte, wären
«[d]isciplinary boundaries, like differences between artistic mediums, […] a subject of
investigation, not denial». Siehe: Svetlana Alpers, «Visual Culture Questionnaire», in:
October, 77, Sommer 1996, S. 26.

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b15
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b16
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b17
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b18
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b19
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/dissonanzen-resonanzen/pdf#b20


DANIEL BERNDT

Daniel Berndt ist derzeit wissenschaftlicher Assistent (Postdoc) am Kunsthistorischen Institut
der Universität Zürich. Texte von ihm wurden unter anderem in Ibraaz, Springerin, Aperture
und Frieze veröffentlicht. Sein Buch Wiederholung als Widerstand? Zur künstlerischen (Re-
)Kontextualisierung historischer Fotografien in Auseinandersetzung mit der Geschichte
Palästinas erschien 2018 bei transcript.

SUSANNE HUBER

Susanne Huber arbeitet als Kunsthistorikerin und lebt in Berlin. Sie promovierte im Rahmen
des DFG-Forschungsprojekts Ästhetik des Begehrens. Gegenhegemoniale Visualisierungen
von Körpern, Sexualität und Geschlecht mit einer Arbeit zu Lutz Bacher, Sarah Charlesworth
und Barbara Bloom an der FU Berlin. Derzeit ist sie als wissenschaftliche Mitarbeiterin an
der Burg Giebichenstein Kunsthochschule Halle tätig.

Dieser Beitrag ist lizenziert unter der CC-BY-NC-ND Lizenz 4.0 International (Creative
Commons, Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitungen). In den Beitrag
integrierte Bilder und Videos sind nicht in der CC BY-NC-ND-Lizenz enthalten. Für jegliche
Nutzung, die nicht durch gesetzliche Urheberrechtsausnahmen erlaubt ist, ist eine
Genehmigung der jeweiligen Urheberrechtsinhaber erforderlich.

doi.org/10.5281/zenodo.13930026


