
Verfremdung des
Alltäglichen, oder: Bilder
nicht über Autos oder Liebe
Angharad Williams im Kunstverein für die Rheinlande und
Westfalen, Düsseldorf

Sophia Rohwetter

In Eraser, ihrer ersten institutionellen Einzelausstellung in Deutschland, präsentiert Angharad
Williams eine Serie grossformatiger Kohlezeichnungen verschiedener Automobilmodelle, die
scheinbar schwerelos im Kunstverein für die Rheinlande und Westfalen, Düsseldorf, zu
schweben scheinen. Williams’ Darstellung des Autos verfremdet seine alltägliche
Wahrnehmung, und im Zusammenspiel mit den weiteren Arbeiten – darunter ein Filmstill aus
Zabriskie Point und einer Videoaufnahme eines Erwachenden – erscheint es nicht nur als
Fetisch- und Liebesobjekt, sondern auch als politisches Vehikel.





«Heute bin ich mitten in der Nacht aufgewacht. Davon, dass ich einen mysteriösen
Gegenstand in den Händen hielt. Der Gegenstand entpuppte sich als schwarze Papiermaske,
und ich fand mich mitten im Zimmer. Es täte mir offenbar wirklich gut, in ein Sanatorium zu
gehen. Von Liebe sprechen dagegen schadet mir. Sprechen wir von Autos.»[1] So beginnt der
26. Brief des russischen Autors Viktor Schklowski an seine ihm unerreichbare Geliebte Alja
in seinem experimentellen Briefroman Zoo. Briefe nicht über Liebe, oder die dritte Heloise (
1923). Alja ist die Schriftstellerin Elsa Triolet, in die sich Viktor Schklowski –
Panzerwagenfahrer, Sozialrevolutionär, Literaturtheoretiker, Mitbegründer des Russischen
Formalismus – unsterblich verliebte. Aus dem Berliner Exil – nachdem Schklowski sich im
Februar 1917 als Soldat auf die Seite der Revolution gestellt hatte und im Russischen
Bürgerkrieg gegen die Weissen kämpfte, floh er 1922 aufgrund einer drohenden Verhaftung
nach Berlin – schreibt er ihr unentwegt die schönsten Liebesbriefe. Sie aber verweigert ihm
die Gegenliebe. Zwar toleriert sie seinen tragischen Minnesang, bittet ihn aber, darin nicht
von Liebe zu schreiben: «Herzblatt, mein Guter. Schreib mir nicht von Liebe. Bitte nicht. Ich
bin sehr müde.»[2] Er kommt diesem Wunsch nach, nur hie und da schleicht sich das nackte
Wörtchen Liebe in seine Briefe ein. Um nicht über Liebe zu schreiben, schreibt er von
anderen Dingen: von russischer Literatur, vom beschwerlichen Exilanten-Leben in Berlin,
von der Sehnsucht nach seinen Freunden in Russland und immer wieder von Autos – von
traurigen Taxis, von dem angenehmen Zugkraftcrescendo der Stimme eines Fiats, von der
snobistischen, lügenhaften Länge der Motorhaube eines Hispano-Suiza, der Alja so gefällt.
Das Auto wird zum Zielobjekt der Sublimierung.

Als Jude, dem eine Karriere im Militär versagt wurde, wurde Schklowski Automobilist und
lebte einige Jahre im Kreise von Kraftfahrern.[3] In seinen Beschreibungen von Motoren und
Kühlern wird das Auto nicht selten anthropomorphisiert («Sein Lenkrad steht unanständig
schief, und wenn er ein Mensch wäre, trüge er Ringe in den Ohren.»[4]) oder zur Metapher
des trostlosen Exil-Daseins. So dient ihm das Bild eines herzlosen Taxis mit Elektromotor –
«Wie soll man ein Auto anwerfen, wenn es kein Herz hat, das anspringen könnte?»[5] – zur
Reflexion über die Leblosigkeit der russischen Emigration – «In ihr schlägt kein Herz […]
Hier wohnen darfst du, aber schweig. Wie ein totes Batterieauto, geräusch- und hoffnungslos
sollst du durch die Stadt strömen» –, nur um sogleich der Schwere dieser Worte zu entfliehen,
zurück zum Auto: «Saure, schwere Worte habe ich geschrieben. Sprechen wir lieber von
Automarken. Dir gefällt der ‹Hispano-Suiza›? Das soll er nicht!»[6]

Genau ein Jahrhundert später hängen lange Papierbahnen mit Kohlezeichnungen von Berliner
Autos verschiedenster Marken (Cars, 2022) von den Wänden des Kunstvereins für die
Rheinlande und Westfalen Düsseldorf als zentrales Werk in Angharad Williams’ Ausstellung
Eraser. Die Zeichnungen basieren auf Fotografien «gefundener» Fahrzeuge, die Williams um
ihr Berliner Studio aufgenommen hat, und liefern eine präzise Bestandsaufnahme vom
Autoarsenal der Hauptstadt. Es sind detailreiche, sensible Porträts von Pkws und Kleinlastern,
darunter bescheidene Modelle wie der Skoda Roomster, VW Käfer oder Ligier Optima, aber
auch Protzkarren wie ein Lamborghini Uru oder McLaren Spider. Ihrem «natürlichen
Lebensraum», dem Berliner Strassenverkehr entnommen, hängen die lebensgrossen
realistischen Kohlezeichnungen vollkommen losgelöst von Grund und Boden, gegen die
Gesetzmässigkeiten von Raum und Zeit, um 90 Grad gedreht, mal mit der Haube, mal mit
dem Heck nach oben an den Wänden des Kunstvereins.

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn1
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn2
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn3
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn4
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn5
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn6


Angharad Williams, What it feels like to live another day (2022, Detail), Cars (2022), Installationsansicht Eraser, Kunstverein für die Rheinlande und Westfalen, Düsseldorf,
2022, Foto: Cedric Mussano

Diese Entwurzelung des Autos von seinem Umfeld (dem Asphalt) und Ursprung (der Arbeit)
erinnert an Roland Barthes’ Beschreibung des «neuen Citroën» als übernatürlichem Objekt in
Mythen des Alltags (1957) (das Buchcover der klassischen Suhrkamp-Ausgabe wird von frei
schwebenden Autos geziert): «Der neue Citroën ist offenkundig vom Himmel gefallen,
insofern er sich zunächst als ein superlativisches Objekt darstellt. Man darf nicht vergessen,
dass das Objekt der beste Bote des Übernatürlichen ist: Gerade im Objekt liegt die
Vollkommenheit und zugleich die Abwesenheit eines Ursprungs, eine Geschlossenheit und
ein Glanz, eine Verwandlung des Lebens in Materie (Materie ist viel magischer als das
Leben), kurz, eine Stille, die zum Reich des Wunderbaren gehört.»[7] Tatsächlich haftet auch
Williams’ Autozeichnungen etwas Wunderbares, eine magische, übernatürliche oder gar

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn7


religiöse Qualität, an. Überhöht, fast wie Heiligenbilder scheinen sie durch den lang
gezogenen Ausstellungsraum zu schweben.

Angharad Williams, Cars (2022), Installationsansicht Eraser, Kunstverein für die Rheinlande und
Westfalen, Düsseldorf, 2022, Foto: Cedric Mussano

Lassen sich diese entwurzelten, vom Himmel gefallenen Autos zunächst als symbolisches
Zentrum kleinbürgerlicher Aufstiegsideologie, als Metaphern für Vereinzelung und
Klassentrennung im Kapitalismus lesen, öffnen sich bei genauerem Hinsehen auch Momente
des Konkreten. An der äusseren Karosserie und durch die Autofenster erscheinen die diversen
Lebensrealitäten Berliner Autobesitzer:innen; es sind keine kahlen, generischen Share-Now-
Leihwagen, sondern mit Plüschtieren, Sonnenschutzblenden, Stickern und getunten Bremsen
individualisierte, gepimpte Gefährten von Kleinfamilien und stolzen
Sportwagenbesitzer:innen. Doch die Fahrer:innen und Beifahrer:innen bleiben hier abwesend.
In einigen Autofenstern spiegeln sich andere Autos oder Szenen des urbanen Lebens in
Berlin, Menschen aber sind nie zu sehen. Von seinem Herrchen verlassen, wird das Auto in
Williams’ Kohlezeichnungen zum eigenständigen Akteur erhoben. Ähnlich wie Schklowski
das Auto zum menschenähnlichen Wesen stilisiert, wird das Auto bei Williams zu einem
beseelten, verselbstständigten Ding.





Angharad Williams, Cars (2022, Detail), Installationsansicht Eraser, Kunstverein für die Rheinlande und Westfalen, Düsseldorf, 2022, Foto: Cedric Mussano

Wird bei technischen Produkten wie Smartphones oder Computern mit der «menschlichen»
oder gar «übermenschlichen» Intelligenz der Waren geworben, so ist es beim Auto seine
Seele, etwa im Alfa-Romeo-Werbeslogan «Ohne Herz wären wir nur Maschinen», in dem die
Fahrzeuge selbst über ihre vermeintliche Menschlichkeit reflektieren. Die Produkte
menschlicher Arbeit scheinen unter den Bedingungen der

kapitalistischen Produktionsweise ein Eigenleben zu entwickeln. Sobald das Auto als Ware
auftritt, wird es wie jene Waren, die Karl Marx im Abschnitt «Der Fetischcharakter der Ware
und sein Geheimnis» im ersten Band des Kapitals als «mit eigenem Leben begabte […]
selbstständige Gestalten»[8] beschreibt, zu einem «sinnlich übersinnliche[n] Ding»[9], in dem
sich der spezifisch gesellschaftliche Charakter der für die Waren aufgewendeten Arbeit im
Wertcharakter der Arbeitsprodukte gegenständlich reflektiert. «Das Geheimnisvolle der
Warenform», so Marx, «besteht also einfach darin, dass sie den Menschen die
gesellschaftlichen Charaktere ihrer eigenen Arbeit als gegenständliche Charaktere der
Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zurückspiegelt.»
[10] Das gesellschaftliche Verhältnis der Menschen verkehre sich so in «die
phantasmagorische Form»[11] eines Verhältnisses von Dingen.

Angharad Williams’ Autozeichnungen scheinen genau jene Phantasmagorie, die
Verdinglichung gesellschaftlicher Verhältnisse, die kapitalistische Verkehrung von Subjekt
und Objekt, vorzuführen. Das Material Kohle verleiht den Zeichnungen zusätzlich eine
gespenstische Gegenständlichkeit, so als hätten sich die Autos aus ihrer eigenen Asche re-
materialisiert, um uns in nicht minder fetischisierter Gestalt, der Ware Kunst, heimzusuchen.

Doch senkt man den Blick zu Boden, erblickt man vier stählerne Deckel von
Absetzcontainern, die zum Transport von Bauschutt und Kies eingesetzt werden (What it feels
like to live another day, 2022). Das schwere, bodenständige Material und die industrielle
Ästhetik dieser Readymade-Objekte binden das von der Arbeitskraft entfremdete und
abstrahierte Fetischobjekt Auto zurück an seine Produktionsbedingungen, seine
Dinghaftigkeit, an gesellschaftliche Verhältnisse. Erst in der Gegenüberstellung mit den
Readymade-Objekten, deren harte stählerne Materialität in starkem Kontrast zu den weichen,
fragilen Linien der Kohlezeichnungen steht, wird die mühselige Arbeit hinter den
Zeichnungen erkennbar. Während das Readymade die Warenlogik in sich aufnimmt und die
produktive Arbeit der Industriearbeiter:innen an die Stelle der individuellen künstlerischen
Arbeit treten lässt, geben die Kohlezeichnungen, die Williams gemeinsam mit Assistent:innen
in einem arbeitsteiligen Prozess anfertigte, durch Spuren ihrer kollektiven handwerklichen
Produktion Hinweise auf ihren spezifisch gesellschaftlichen Charakter. 

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn8
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn9
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn10
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn11


Angharad Williams, What it feels like to live another day (2022, Detail), Cars (2022), Installationsansicht Eraser, Kunstverein für die Rheinlande und Westfalen, Düsseldorf,
2022, Foto: Cedric Mussano)

Das Auto ist nicht die einzige Fetischware in dieser Ausstellung. An der brutalistischen
Aussenfassade des Kunstvereins hängt ein Filmstill der letzten ikonischen Szene von
Michelangelo Antonionis Film Zabriskie Point (1970) (Self-reliance is a fetish, 2022), in der
man eine hypermodernistische Villa in der Mojave-Wüste zunächst lautlos, dann weitere
dreizehn Mal zum Sound von Pink Floyds Come in Number 51, Your Time Is Up aus
unterschiedlichen Perspektiven und in Slow Motion explodieren sieht. Die Sprengung der
Villa geht in eine lange Sequenz über, in der verschiedene Alltagsgegenstände, darunter
Bücher, ein Kühlschrank und ein Wohnzimmersetting mit Couch und Fernseher, ebenfalls in
Zeitlupe, explodieren. Der von Williams zum totalen Stillstand verlangsamte Filmstill zeigt
explodierende Kleider, die, ähnlich den scheinbar schwerelosen Autos im



Hauptausstellungssaal, frei am blauen Himmel schweben – «ein Aufstand von Raum und Zeit
gegen ihre ökonomische Überformung»[12], in dem der Philosoph Martin Seel eine
Emanzipation der Waren von ihrer Zweckmässigkeit erkennt. Aber ist nicht die
überästhetisierte, dramatische Zerstörung von Konsumgütern, die dem Wesen ihrer
Warenstruktur nach bereits von ihrem Gebrauchswert entfremdet sind, ebenso fetischhaft wie
die Waren selbst? Wird das Wissen um den Fetischcharakter der Ware, das zur Destruktion
derselben führen muss, in der verlangsamten, lustvollen Explosion selbst zum Fetisch
erhoben? Williams scheint diesen Eindruck zu verstärken, indem sie einen Augenblick des
Films extrahiert und zum wertgenerierenden Bild inszeniert.

Die Explosionsszene lässt auch an die Inbrandsetzung des Brüsseler Kaufhauses À
l’innovation denken, bei der neben Waren auch über 200 Menschen draufgingen und die der
RAF und der Kommune 1 als Vorbild für ihre Kaufhaus-Brandstiftungen diente. Im Flugblatt
Nr. 8 (Wann brennen die Berliner Kaufhäuser?) verkündete die Kommune 1 1967: «Unsere
belgischen Freunde haben endlich den Dreh raus, die Bevölkerung am lustigen Treiben in
Vietnam wirklich zu beteiligen: sie zünden ein Kaufhaus an, zweihundert saturierte Bürger
beenden ihr aufregendes Leben und Brüssel wird Hanoi. […] Burn, warehouse, burn!»[13]
Ihre Angriffe auf Waren wollten sie somit auch als Angriff auf die bürgerliche Ignoranz
gegenüber dem Vietnam-Krieg und anderen politischen Missständen verstanden wissen. Vor
diesem Hintergrund erscheint das an der Aussenfassade angebrachte und damit an die
Öffentlichkeit gerichtete Bild explodierender Waren wie ein Spiegel, der der bürgerlichen
Stadtgemeinschaft Düsseldorfs warnend entgegenschlägt.

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn12
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn13


Angharad Williams, Self reliance is a fetish (2022), Installationsansicht Eraser, Kunstverein für die Rheinlande und Westfalen, Düsseldorf, 2022, Foto: Cedric Mussano

In Verbindung mit dem Zabriskie-Point-Filmstill eröffnen die Cars zahlreiche
Assoziationsräume – marxistische Kritik des Warenfetischismus verbindet sich mit
marcusianischer Konsumkritik der ’68er, die Geschichte politischer Revolten mit dem
metaphysischen Protest der Waren –, die über die gewohnte Wahrnehmung des Autos als
blosses Transportmittel und Statussymbol hinausgehen und seine metaphorischen und
politischen Bedeutungen veruneindeutigen.

In seiner Entwurzelung, Verdrehung und neuen Materialität wird uns das Auto fremd.
Williams’ ungewohnte Autodarstellung produziert jenen «Riss im Alltäglichen», den Barthes
(übrigens ein Fan Antonionis) eindrücklich in Bezug auf die Überschwemmung von Paris im
Januar 1955 beschrieben hat: «Zunächst hat [die Überschwemmung] manchen Gegenständen



ein Gefühl der Fremdheit verliehen, die Wahrnehmung der Welt aufgefrischt, indem sie
ungewöhnliche und trotzdem erklärliche Punkte in die Welt brachte: Man sah Autos, von
denen nichts blieb als ihr Dach, verkürzte Strassenlaternen, deren Kopf allein wie eine
Seerose aus dem Wasser ragte, Häuser wie Spielzeugklötzchen zerlegt, eine Katze, die
tagelang auf einem Baum festsass. All diese alltäglichen Gegenstände erschienen plötzlich
von ihren Wurzeln getrennt, der Erde als ihrer eigentlichen, vernunftgemässen Substanz
beraubt.»[14] Diese Form der verfremdeten Darstellung der alltäglichen Dinge hätte
Schklowski gefallen, der neben Romanen auch literaturtheoretische Essays verfasste und in
dem Text Verfremdung als Verfahren für eine vom Automatismus befreite Wahrnehmung
plädiert. «Ziel der Kunst» sei, so Schklowski, «ein Empfinden des Gegenstandes zu
vermitteln, als Sehen, und nicht als Wiedererkennen; das Verfahren der Kunst ist das
Verfahren der ‹Verfremdung› der Dinge und das Verfahren der erschwerten Form, ein
Verfahren, das die Schwierigkeit und Länge der Wahrnehmung steigert, denn der
Wahrnehmungsprozess ist in der Kunst Selbstzweck und muss verlängert werden».[15] Ein
solches Sehen scheint das in einem Nebenraum präsentierte achtminütige Video Enver’s
World (2022) zu ermöglichen, das Enver, einen Freund der Künstlerin, in entspannter Pose
schlafend auf einer Decke im Gras zeigt. Nach etwa einer Minute ertönt Musik (Richard
Sides: Fashion Generator), nach zwei Minuten bewegt Enver seinen Kopf – erwacht er?
Nein, die Musik verstummt erneut, Enver schläft weiter, die Kamera zoomt auf seine reglose,
leicht geöffnete Hand, die Decke weht im Wind, die Musik ertönt erneut, Enver dreht sich auf
die Seite, bis er schliesslich erwacht, sich aufrichtet, das Video endet und erneut beginnt.
Durch die Wiederholung und die schnittlose Übereinstimmung von Erzählzeit und erzählter
Zeit verlängert Enver’s World die Wahrnehmung der allmorgendlichen Szene des Erwachens,
jene Phase zwischen Traum und Wirklichkeit, die meist in Sekundenschnelle vorübergeht. 

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn14
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn15


Angharad Williams, Enver’s World (2022), Installationsansicht Eraser, Kunstverein für die Rheinlande und Westfalen, Düsseldorf, 2022, Foto: Cedric Mussano

Angharad Williams’ künstlerische Verfahren der Verfremdung erlauben es, die Dinge des
Alltags – Autos, Schlaf, Arbeit – aus ihrer automatisierten Wahrnehmung in eine veränderte,
eine eigenartige semantische Wahrnehmung zu überführen. Dabei operiert Williams nicht nur
auf bildlicher, sondern oftmals auch auf sprachlicher Ebene; so bei der im Foyer des
Kunstvereins gezeigten Malerei eines erschreckt dreinschauenden Fisches auf blau-
monochromem Hintergrund, deren Titel Peace piece (2022) auch an die phonetische
Verwandtschaft von ‹fish› und ‹fetish› denken lässt, oder an ihre Love-Paintings, die 2021
erstmals im Wiener Kevin Space und kürzlich neben einer Malerei von Sophie Gogl in der
New Yorker Galerie Francis Irv gezeigt wurden.



Angharad Williams, Peace piece (2022), Installationsansicht Eraser, Kunstverein für die Rheinlande und Westfalen, Düsseldorf, 2022, Foto: Cedric Mussano

Die Serie besteht aus verschiedenformatigen weissen Leinwänden, auf denen das immer
gleiche Wort – «Love» – mal horizontal, mal senkrecht, in mit Acryl gemalter Serifenschrift
geschrieben steht, jeder Buchstabe in einer anderen Farbe, jedes Bild mit unterschiedlicher
Farbkombination. Die Wiederholung des Wortes «Love» führt, ähnlich der Logik Gertrude
Steins «Rose is a rose is a rose is a rose», zunächst zu einer phonetischen, dann zu einer
semantischen Verfremdung – bis der Signifikant Liebe nur mehr auf sich selbst verweist, sich
seiner Bedeutung entleert, um eine neue anzunehmen.



Angharad Williams, Installationsansicht High Horse, Kevin Space Wien, 2021, Foto: Maximilian Anelli-Monti

Ähnlich geht es auch Schklowski mit der Liebe. In Brief Nr. 13 schreibt er Alja: «Ein Mann
fängt am nächsten Tag zu lieben an, wenn er einmal gesagt hat ‹Ich liebe›. Deshalb ist es
besser, man vermeidet dieses Wort. Die Liebe wächst, der Mann ist entflammt, aber Dich
interessiert er schon nicht mehr. Vorauslass nennt man das in der Automobiltechnik.»[16]

Am Ende von Zabriskie Point steigt die Protagonistin Daria, nachdem sie der Villa bei ihrer
vollständigen Zerstörung zugesehen hat, sichtlich zufrieden ins Auto und fährt in den
Sonnenuntergang. Das Auto ist in Antonionis Film, der in gewisser Weise auch ein Road-
Movie ist, politisches Vehikel, dient es doch dem politisch engagierten Studenten Mark,
nachdem er seinen gestohlenen Helikopter zurücklässt, der Flucht vor der Polizei und dann
gemeinsam mit Daria zur Fahrt in die sexuelle Befreiung, eine Orgie im Death Valley.
«Motorisierte Gefährten», schreibt Schklowski, «verleiten den Menschen zu Dingen, die man
mit Recht Verbrechen nennt», und er dankt sogleich den Autos für ihre Verdienste um die
Revolution: «Dank euch schäumte die Revolution über und ergoss sich in die Stadt, ihr
Automobile. Die Revolution legte den Gang ein und fuhr los. Es bogen sich Tragfedern und
Kotflügel, die Autos rasten durch die Stadt, wo zwei waren, schienen es acht. Ich liebe

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn16


Autos.»[17]

Fast scheint es, als sei die Liebe zu Alja nur Schreibanlass, das Thema des Buches aber in
Wahrheit die Russische Revolution, von der in Auto- und Liebesmetaphern berichtet wird.
Aber auch wenn die Liebe bloss erfunden ist, der Schmerz ist real.

 

[1] Viktor Schklowski, Zoo. Briefe nicht über Liebe, oder die dritte Heloise, aus dem
Russischen von Olga Radetzkaja, Berlin 2022, S. 97.
[2] Ebd., S. 15.
[3] In Berlin arbeitete Schklowski für die Agentur Russtorgfilm, die vor allem Filme zur
Lizenzierung in der Sowjetunion auswählte, aber auch eigene Werbefilme, z.B. für
Motorräder, produzierte. An Alja schreibt er: «Ich muss einen Auftragstext schreiben. Einen
Werbefilm für Motorräder. Die Gedanken an Dich, an Motorräder, an Autos, alles mischt sich
in meinem Kopf.» (Ebd., S. 49).
[4] Ebd., S. 100.
[5] Ebd., S. 98.
[6] Ebd.
[7] Roland Barthes, Mythen des Alltags, Berlin 2010, S. 196.
[8] Karl Marx, «Der Fetischcharakter der Ware und sein Geheimnis», in: Fetischismus.
Grundlagentexte vom 18. Jahrhundert bis in die Gegenwart, hrsg. von Johannes Endres,
Berlin 2017, S. 176–189, hier S. 178.
[9] Ebd., S. 176.
[10] Ebd., S. 177.
[11] Ebd., S. 178.
[12] Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Zabriskie_Point_(Film)#cite_ref-7 [zuletzt aufgerufen
am 16. Januar 2023].
[13] Vgl. Archiv «APO und soziale Bewegungen», Freie Universität Berlin, Ordner KI, hier
zitiert nach Joachim Scharloth, 1968. Eine Kommunikationsgeschichte, München 2011, S.
145.
[14] Barthes, Mythen, S. 77f.
[15] Viktor Schklowski, «Kunst als Verfahren», in: Russischer Formalismus, hrsg. und
eingeleitet von Jurij Striedter, München 1994, S. 4–35, hier S. 15.
[16] Schklowski, Zoo, S. 50.
[17] Ebd., S. 123f.

https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftn17
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref1
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref2
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref3
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref4
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref5
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref6
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref7
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref8
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref9
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref10
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref11
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref12
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref13
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref14
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref15
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref16
https://brand-new-life.org/b-n-l-de/angharad-williams-eraser/pdf#_ftnref17


SOPHIA ROHWETTER

Sophia Rohwetter ist Kunstwissenschaftlerin und Autorin und lebt in Wien. Sie hat in
Lüneburg, Bennington und Zürich Kulturwissenschaften und Liberal Arts studiert und
schreibt derzeit ihre Masterarbeit an der Akademie der bildenden Künste Wien.

Dieser Beitrag ist lizenziert unter der CC-BY-NC-ND Lizenz 4.0 International (Creative
Commons, Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitungen). In den Beitrag
integrierte Bilder und Videos sind nicht in der CC BY-NC-ND-Lizenz enthalten. Für jegliche
Nutzung, die nicht durch gesetzliche Urheberrechtsausnahmen erlaubt ist, ist eine
Genehmigung der jeweiligen Urheberrechtsinhaber erforderlich.

doi.org/10.5281/zenodo.13929971


